ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ

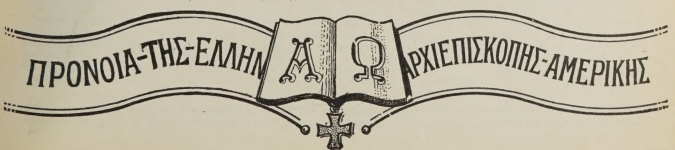
ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ

THE ORTHODOX OBSERVER

APIOM 85



'Ο Έκκλησιαστικός Χορός τῆς Κοινότητος Brooklyn «Κοίμησις τῆς Θεοτόκου»



#### Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΗΣ

Published Bi-weekly by the Greek Archdiocese
Publications Association
Publication Office:
240 West 23rd Street, New York, N. Y.

Editorial and Advertising Offices: Greek Archdiocese, 25-19 30th Drive, Astoria, N. Y. Tel. AStoria 8-1653 Yearly Subscriptions:

United States and Canada \$2.00—Foreign \$2.50

Ten Cents a Copy

Vol. IV. No. 85. — June 19, 1938

Entered as second class matter Nov. 21, 1934, at the post office at New York, N. Y., under the Act of March 3, 1879.

#### ΣΤΑΤΙΣΤΙΚΗ ΓΑΜΩΝ

'Ονοματεπώνυμον Νυμφευθέντων

Κοινότης

Τελέσας τὸν Γάμον Ίερεύς 'Αρχιμ. Εἰρηναῖος Κασιμάτης

Γιαννούλα Γ. 'Αναστοπούλου Δημ. Ι. Δημόπουλος Έλένη Χ. Βοργιᾶ Μαρία Λ. Γεώργκα Σωτήφιος Κ. Γιαννακούλας 'Απφ.29 Peter Somers "Αστεμις Κ. Τσόφλια Τριαντάφυλλος Ι. Παγγέρης Μάϊος 1 Γρηγόριος Γ. Γυφτάκης Μαρία Ε. Φαλέρη Εὐάγγ. Μ. Καπουφέλος Δήμητρα Γ. Ζαχοριανάχου Χοῆστος Γ. Καλοπίσης «Αγγ. Π. Ρηγόπουλος Γεώργιος Σ. Χαχανούρης Κωνσταντίνα Α. Δαγκᾶ 55 Σμαράγδα Σ. Ρηγοπούλου Αἰκατερίνη Α. Τσάκωνα 33 >> 'Ιωάννης Ν. Βυσαφίτης Μαρία Φ. Παζάκη Θεοδώρα Δ. Καραμπίνη Εὐάγγελος Σ. Νταβέλης >> Νικήτας Σ. Σταματάκος Δημήτοιος Ι. Σωτήρου Ροζάνη Σ. Πασχαλίδου >> Αμαλία Θ. Βαλίδου >> 11 Νικόλαος Ι. Τσάγκρας Εὐγενία Γ. Σαρίκα 13 33 Χρῆστος Ε. Κουρχουλῆς Έλένη Ι. Χούλα 'Ισίδωφος Σ. Τουμάζος Κυριάχος Γ. Γεωργέας Σπυρίδων Α. Ρόζης Φλῶφενς Λ. Κοφώνα 11: 14 Παναγιώτα Α. Κινέζου Μαρία Δ. Μακρῆ Γεώργιος Σ. Περνεβός Έλένη Α. Καφφὲ >> Στέφανος Β. Καλύβας Θεοδώρα Δ. Γκέκα >> Γεώργιος Α. Μπούτης Βασίλειος Σ. 'Ανδρεάχος Παν. Γ. Χορταργιᾶς Θεοδότη Σ. Καλλινίχου Γαρυφαλιά Π. Μαρίνου >> Σταμούλα Χ. Χοιστοπούλου 33 Δημήτριος Μ. Ρουσσάκης "Ολγα Δ. 'Αναστασίου Μιχαήλ Κ. 'Αγγελίδης Χουσάνθη Γ. Μποτσάκου 3 Έλένη Γ. 'Αντωνάχου Στυλιανὴ 'Αλεξάνδοου Γεώργιος Η. Γύφτος 'Αθανάσιος Γ. Κουγιᾶς 55 >> Έμμανουήλ Β. Βαγιάνης Στέλλα Ε. Κανταφτζη >> >> Δημήτριος Ι. Λιάπης Μαρία Φ. Χάρβεθ Μιχαὴλ Η. Μαργκέλας Σοφία Σ. Θεοδώρου Χαρίλ. Δ. Σταθόπουλος - Σταματική Α. 'Αναστοπούλου Στέφανος Κ. Ρουμελιώτης Αἰκατερίνη Δ. Δρόλια >> Χοῆστος Δ. Κιννῆς Δήμητρα Π. Γεωργακοπούλου Κων) τίνος Ι. Κοχλιδάκης 16 Σοφία Ε. Παπαστεφάνου Λεονίκη Χ. Τσιχτέρη Έλένη Τζ. Χέκες Γεωργία Θ. Καπάντζου 17 Robert H. Way Νικόλαος Μ. Κοφολόγος >> 18 Κωνσταντίνος Ι. Μάρας Νότα Γ. Δεδούση Γεώργιος Ν. Νικολέττος Ίω. Δ. Παναγιωτόπουλος 35 Κωνσταντίνα Λ. Κέντοου Γεώργιος Κ. Πανόπουλος Μαρία Γ. 'Αλεξάνδρου Γεώργιος Κ. Πανόπουλος Μαρία Γ. 'Αλεξάνδρου Μηνᾶς Γ. Χρηστόπουλος - Χρυσούλα Β. Στασινοπούλου > 20 2 > Δημήτριος Α. Γκιουμουρτζίνας Έλένη Α. Λιάλια 'Ιωάννης Σ. Ραπτούλης Κίμων Σ. Χάλδας Δ. Κ. Βλαχογιαννόπουλος 3 Έλένη Μ. Καρνάκη Αἰκατερίνη Λ. Σάϊκου Μαρία Η.Κοντογεώργου 'Ιωάννης Σ. Ρωμάνος Χουσούλα Δ. Μποινή Εύο. Π. Καρανικολάου - Μαγδαληνή Β. Χατζοπούλου Δημήτοιος Β. Κανδοῆς Πεοικλῆς Ν. Χαλευτήρας Ηλίας Κ. Γαλάνης Βιργινία Α. Καπάλδου Σοφία Σ. Πάτερσον 'Αγγελική Ν. Μποκορώνη > 28 Στυλιανός Γ. Καμπᾶς Χρηστίνα Ι. Κίγκ Παῦλος Ο. Μαυφομάτης > Δήμητρα Δ. Σταματάχου Δημ. Ε. Μεχιλίδης 'Αντιγόνη Λ. Γεωργακοπούλου Έλένη Γ. Γουφέλη Παρασκευή Α. Σαλιπάκου Διογένης Σ. Τζαβάρας Γεώργιος Α. Δόσσας

Gary, Ind. Gary, Ind. Minneapolis, Minn. Garry, Ind. Detroit, Mich. Philadelphia, Pa. Chicago, Ill., Lowell, Mass. Corona, L. I., N. Y. Lancaster, Pa. East Moline, Ill. Schenectady, N. Y. New York City Boston, Mass. Lowell, Mass. E. Pittsburgh, Penn. Detroit, Mich. Bridgeport, Conn. Waterbury, Conn. New York City Astoria, L. I., N. Y. Astoria, L. I., N. Y. Canton, Ohio Detroit, Mich., Detroit, Mich. Poughkeepsie, N. Y. Chicago, Ill. Panama, C. Z. Virginia, Minn. Toronto, Ont., Can. Fitchburg, Mass. Los Angeles, Cal. Cleveland, Ohio Worcester, Mass. Jamaica, L. I., N. Y. Pocatello, Idaho Montreal, Can. Passaic, N. J. Pontiac, Mich. Detroit, Mich. Detroit, Mich. Bronx, N. Y Jamaica, L. I., N. Y. Astoria, L. I., N. Y. Philadelphia, Penn. Cheyenne, Wyo. Philadelphia, Pa. Detroit, Mich. Ipswich, Mass. New London, Conn. Ipswich, Mass. Jamaica, L. I., N. Y. Ipswich, Mass. Cedar Falls, Ia. Somerville, Mass, Lowell, Mass.

'Αρχιμ. Εἰρηναῖος Κασσιμάτης Αίδ. Ι. Βουρνάκης 'Αρχιμ. Είρ. Κωσσιματης 'Αρχιμ. Κ. Γιοβαννόπουλος Αίδ. Χουσόστ. Μουφχίδης Αίδ. Βασίλ. Πανταζόπουλος Αίδ. Δημ. Σγοῦρος 'Αρχιμ. 'Αλέξανδρος Ι'εροντιδάκης Αίδ. Δ. Οὐζουνγιάννης Αίδ. Σ. Σπυρόπουλος Πανοσ. Τιμόθεος Παντελάχος 'Αρχιμ. Χρυσ. Παπαλάμπρου Αίδ. Βασίλειος Εὐθυμίου Αἰδ. Ἰωσὴφ Ξανθόπουλος Αἰδ. Εὐάγ. Παπαδόπουλος Αίδ. Γεώργ. Πετρίδης Αίδ. Παναγιώτης Ραπτέλης Αίδ. Μπερσεντές Αίδ. Βασίλειος Παπανίκας 'Αρχιμ. Γερμανός Πολυζωΐδης Αρχιμ. Γερμ. Γερμ. Πολυζωίδης 'Αρχιμ. Γερμ. Πολυζωίδης 'Αρχιμ. Γ. Πανταζώνης 'Αρχιμ. 'Ιωακ. Δουλγεράκης 'Αρχιμ. 'Ιωακείμ Δουλγεράκης Αίδ. Βασίλειος Βρυνιώτης 'Αρχιμ. 'Αβέρα. Δημακόπουλος Αὶδ. Γ. Μαζαράκης Αἰδ. Κ. Καπογιάννης 'Αρχιμ. 'Ιερόθεος Σταύρου Αίδ. Ίω. Μιχαηλίδης 'Αρχιμ. Γερμ. Παππαναγιώτου 'Αρχιμ. Χρ. Λαυριώτης Αίδ. 'Εμμανουήλ Παπαστεφάνου Αιδ. Μιχαὴλ 'Ανδοεάδης 'Αρχιμ. Α. Μανδηλάρης 'Αρχιμι. Διον. Μαυρίας Αιδ. Θεόδ. 'Αναγνωστιάδης Αιδ. 'Αλέξανδρος Παπαστεφάνου 'Αρχιμ. 'Ιωακείμι Δουλγεράκης Άοχμ. Ίωακ. Δουλγεφάκης Αίδ. Καλλ. Χατζηλάμποου Αίδ. Μιχαήλ 'Ανδοεάδης 'Αρχιμ. Γερμανός Πολυζωΐδης Αίδ. Δημ. Πωπαντωνίου Αίδ. Βασίλ. Βουτεράχος Αίδ. Δημ. Παπαντωνίου 'Αρχιμ. Κ. Γιοβανόπουλος Αἰδ. Ἰοδιανὸς Λαυφακᾶς ᾿Λοχιμ. Ν. Θεοδωφίδης Αίδ. 'Ιοδιανός Λαυφακᾶς Αίδ. Μιχαὴλ 'Ανδφεάδης Αίδ. 'Ιοδιανός Λαυφακᾶς Αίδ. Ἰωάννης Πάνος Αίδ. Ἰωάν. Ἱεοοιέου Αίδ. Δημ. Σγούφος

Παρακαλοῦνται ὅσοι ἐτέλεσαν τοὺς γάμους αὐτῶν κατὰ τὴν ὡς ἄνω χρονικὴν περίοδον καὶ δὲν βλέπουν τὸ ὄνομά των εἰς τοὺς πίνακας τούτους, νὰ εἰδοποιήσουν τὸ γραφεῖον τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς διὰ τὴν ἐπανόρθωσιν τῆς τοιαύτης παραλείψεως.

# 3ΗΤΗΡΗΤΑΡΑΠ 30ΞΟΔΟΘΡΟ Ο

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ, ΠΡΟΝΟΙΑ ΤΗΣ

ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ, 25-19 30th Drive, Astoria, L. I., N. Y.

ΕΤΟΣ Δ΄. 'Αριθ. 85.

Διευθυντής: 'Αρχιμ. ΓΕΡΜΑΝΟΣ ΠΟΛΥΖΩΙΔΗΣ

19 IOYNIOY 1938

### ΑΝΑΓΚΗ ΣΥΝΤΟΝΙΣΜΟΥ ΤΩΝ ΔΥΝΑΜΕΩΝ

Ε ΕΑΙΡΕΤΙΚΩΣ εὐχάριστος καὶ ἐνθαρρυντικὴ εἶνε ἡ τηλεγραφηθεῖσα εἴδησις ὅτι τὸ Γεραρὸν Οἰκουμενικόν μας Πατριαρχεῖον, πρὸς τὸ 'Οποῖον μετὰ ἰδιάζοντος σεβασμοῦ καὶ μεγίστης ἀφοσιώσεως ἀποβλέπει σύμπασα ἡ 'Ορθοδοξία, ἀνέθεσεν εἰς ἰδιαιτέρας ἐκ Συνοδικῶν 'Αρχιερέων καὶ ἐκ Καθηγητῶν διαρκεῖς ἐπιτροπὰς ὅπως ἀσχολῶνται μὲ τὰ μεγάλα ζητήματα τῆς κατὰ 'Ανατολὰς ,Εκκλησίας μας καὶ παρακολουθῶσιν ἐναργῶς ὅλα τὰ κοινωνικά, θρησκευτικὰ καὶ ἄλλα προβλήματα τῆς 'Ορθοδοξίας.

Διότι εἶνε ἀνάγκη πλέον—καὶ ἀνάγκη μεγάλη, ἀπορρέουσα ἀπὸ αὐτὸν τοῦτον τὸν Θεῖον Θεσμόν της —ὅπως ἡ Ἐκκλησία μας στέκη πάντοτε εἰς τὴν ὑ-ψηλὴν Αὐτῆς θρησκευτικὴν ὑπόστασιν καὶ ὁδηγῆ τὸ πλήρωμα αὐτῆς εἰς νομὰς σωτηρίους, μακρὰν πάσης βλάβης ἡ ὁποία ἐνδέχεται νὰ προσγίνη εἰς αὐτὸ εἰς τὸν βαρὺν αὐτὸν καὶ δύσκολον ἀγῶνα τῆς ζωῆς. ὅπως μάλιστα περιεπλάκη αὕτη τελευταίως, λόγω τῆς ἀκηδίας τῶν ἀνθρώπων.

Εἶνε ἀληθές, ἀληθέστατον, ὅτι ἡ Ἐκκλησία μας ἡ ¿Ορθόδοξος, τελευταίως μάλιστα, λόγω τῆς γενικῆς καὶ παγκοσμίου καταστάσεως, εὐρέθη ἐμπερίστατος. Εἶνε γνωστότατον ὅτι ἐταλαιπωρήθη, ἐν πολλοῖς, καὶ ἐβάδισε δρόμον ἀνηφορικόν, τὸν δρόμον τοῦ Γολγοθᾶ καὶ τοῦ μαρτυρίου. Μόνον ἄνθρωποι μὴ παρακολουθοῦντες ἢ μᾶλλον μὴ θέλοντες νὰ παρακολουθήσωσι τὰ γεγονότα εἶνε δυνατὸν νὰ θεωρήσωσι τὴν Ἐκκλησίαν μας ὡς καθυστερήσασαν ἔστω καὶ κατ' ἐλάχιστον.

Τοὐναντίον Αὕτη ἐν μέσω τόσων καὶ τόσων ἐμποδίων, φανερῶν καὶ ἀφανῶν προσεπάθει καὶ προσπαθεῖ νὰ ὁδηγήση τὸ πλοῖον τοῦ Χριστοῦ πρὸς λιμένα ἀσφαλῆ. Στερουμένη τῶν μέσων τὰ ὁποῖα διαθέτουν ἄλλαι Ἐκκλησίαι, σταθμίζουσα κάθε δῆμά Της, διαρκῶς παλαίουσα μὴ προσκρούση εἰς καμμίαν 'Οργάνωσιν ἢ Κράτος ἢ εἰς ἄτομα θεωροῦντα ἑαυτὰ ὡς περιβεβλημένα ὑπάτην ἐξουσίαν, κατορθώνει, ἐν τούτοις, νὰ κάμη τὸ ἱερὸν καθῆκόν Της ὅπως τὸ ἀντιλαμβάνεται. Ἡ πεποίθησις πρὸς τὸν ἐνδυναμώνοντα Θεὸν Τῆ δίδει τὰς μεγίστας τῷν δυνάμεων.

Καὶ μὲ τὴν πίστιν καὶ τὴν πεποίθησιν αὐτὴν πρὸς τὸν ἐνισχύοντα Θεόν, θὰ θριαμβεύση καὶ θὰ λαμπρυνθῆ καὶ τώρα, συντονίζουσα καὶ ἀνακαινίζουσα τὰς δυνάμεις Αὐτῆς αἱ ὁποῖαι, ἀσφαλῶς, εἶναι μεγάλαι καὶ ἀπεριόριστοι. Εἰς τὴν σύγχρονον ἐποχήν, τὴν ἐποχὴν αὐτήν, ὁπότε ὁ ἄνθρωπος δὲν ξεύρει ἀπριβῶς τί ζητεῖ, θὰ ἡμπορέση, συστηματικώτερον παρακολουθοῦσα τὰ γεγονότα, νὰ βοηθήση τὸν ὑπὸ τὸ βάρος τοῦ ἐγωϊσμοῦ κατακείμενον βροτόν, χάριν τοῦ ὁποίου ὁ Ἰησοῦς Χριστὸς ἀνῆλθε καὶ ἐπὶ σταυροῦ ἀκόμη.

Ή Έκκλησία μας σήμερον, περισσότερον ἀπὸ κάθε ἄλλην ἐποχήν, ζητεῖ τὰς καρδίας ὅλων τῶν ἀνθρώπων Της διὰ νὰ ἡμπορέσουν οὖτοι νὰ ἀπαλλαγοῦν ἀπὸ τὰς παρούσας δυσχερεῖς περιστάσεις διὰ νὰ ἡμπορέσουν νὰ ἰδοῦν τὰ πράγματα τῆς ζωῆς αὐτῆς ὡς ἀποτελοῦντα ὅργανα καὶ μέσα πρὸς ζωὴν ὡραιοτέραν καὶ αἰώνιον. Ζητεῖ καὶ θέλει νὰ Τὴν ἀφήσουν νὰ ἐμφυσήση νέον πνεῦμα ζωῆς πρὸς δρᾶσιν. ᾿Αξιοῖ ἀπὸ τὸ ποίμνιόν Της νὰ ἔχη ἀπόλυτον ἐμπιστοσύνην πρὸς τοὺς ποιμένας του. Καὶ ἡ ἀξίωσις αὐτὴ εἶνε δικαία καὶ λογική, διότι εἰς Αὐτὴν εἶναι ἐμπεπιστευμέναι αἱ ψυχαὶ τῶν ἀνθρώπων.

Έν τῷ μεταξὺ Αὐτὴ ὅμως μὲ ἐνθουσιασμόν, μὲ ἀγάπην διαρχῶς ἀνανεουμένην, μὲ αὐταπάρνησιν, μὲ πνεῦμα Χριστοῦ, θὰ ἀρχίση τὴν δρᾶσίν Της ἐντατικὴν καὶ θετικήν, συντονίζουσα ὅλας τὰς πολοσσιαίας ψυχικὰς καὶ πνευματικὰς δυνάμεις τόσον Ἑαυτῆς ὅσον καὶ τῶν ἀποτελούντων Αὐτὴν τέκνων Της. Μόνον κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον θὰ δυνηθῆ ἀσφαλῶς νὰ ἐπιτελέση τὸν ἐπὶ γῆς μέγαν προορισμόν Της. Μόνον δὲ κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον θὰ ἰδῆ νέας ἡμέρας αἴγλης καὶ χάριτος, τὰς ὁποίας ὅλοι μας ποθοῦμεν καὶ ὅλοι μας εὐχόμεθα πάντοτε.

Εὐτύχημα ὅτι καὶ διὰ τὴν νεογενῆ ταύτην Ἐκκλησίαν τῆς ᾿Αμερικῆς, τὴν μόλις ἐν ἔτει 1919 ἀποκατασταθεῖσαν ἐν ᾿Αμερικῆ, ἀνέτειλαν ἀπό τινος ἡμέραι αἰσιώτεραι. Ὑπὸ τὴν ἀληθινὴν καὶ φωτεινὴν ποιμαντορίαν ἑνὸς Ἱεράρχου σπανίου μὲ ἐπίσης δύο φωτεινοὺς βοηθοὺς Ἐπισκόπους σήμερον καὶ περισ-

Ο Ιχογενειακά Ζητήματα

#### ΤΟ ΣΗΜΕΡΙΝΟΝ ΕΡΓΟΝ ΤΩΝ ΓΟΝΕΩΝ

'Ο 'Απόστολος Παῦλος εἰς τὴν πρὸς 'Εφεσίους ἐπιστολὴν γράφει: «ἐκτρέφετε τὰ τέκνα ἐν παιδεία καὶ νουθεσία Κυρίου». 'Η λέξις «παιδεία» σημαίνει τὴν ἀνατροφὴν καὶ διδασκαλίαν τοῦ παιδιοῦ. Οἱ γονεῖς παραγγέλλονται νὰ διδάσκουν τὰ παιδιά των καθ' ὅν ἀκριβῶς τρόπον θέλει ὁ Κύριος, δηλαδὴ μὲ ἀρετὴν καὶ μὲ θρησκείαν. 'Η λέξις «ν ο υθεσία» σημαίνει συμβουλήν, ὑπόμνησιν, διδασκαλίαν.

Κανεὶς δὲν ἀμφιβάλλει σήμερον ὅτι ἡ 'Αγία Γραφὴ παραγγέλλει εἰς τοὺς γονεῖς ὅτι ἔχουν ὑ π ο χ ρ έ ω σ ι ν
μ ε γ ί σ τ η ν νὰ προσπαθοῦν νὰ ἐππαιδεύσουν τὰ τέκνα
των εἰς τὴν Θρησκείαν καὶ νὰ θεωροῦν τοῦτο ὡς τὸν μέγαν
σ κ ο π ὸ ν τῆς ζωῆς των. Οἱ γονεῖς οἱ ὁποῖοι κατενόησαν
τοῦτο ἀνέδειξαν τέκνα καλά. 'Ενῷ, ἐξ ἀντιθέτου, γονεῖς οἱ
ὁποῖοι παρημέλησαν τὸ σημεῖον αὐτό, ποτὲ δὲν ἀνέδειξαν
τέκνα χρήσιμα δι' ἑαυτοὺς καὶ τοὺς ἄλλους.

Μεριχοὶ ὅμως λέγουν συνήθως ὅτι τὰ παιδιὰ δὲν πρέπει νὰ διδάσχωνται τὴν θρησκείαν ἰδιαιτέρως, διότι ἀχούουν περὶ Αὐτῆς εἰς τὴν Ἡκκλησίαν. Οἱ περὶ τὴν Θρησκείαν ἀδιάφοροι παραμελοῦν τὸ καθῆχον αὐτό. Κατ' αὐτὸν ὅμως τὸν τρόπον τὸ παιδίον ἀναπτύσσεται μὲ τὰ πάθη τῆς καχίας, μὴ καλλιεργούμενον μὲ τὴν πνευματιχὴν τροφήν, ἡ ὁποία, μόνη, εἰμπορεῖ νὰ ἀνακαινίση τὴν καρδίαν ἀφαιροῦσα, διὰ τῆς πίστεως, τὴν πρὸς τὴν ἁμαρτίαν ροπήν.

Οἱ ἀδιάφοροι καὶ χλιαροὶ γονεῖς ἐκπαιδεύουν τὰ τέκνα των εἰς τὴν ἀνωφελῆ παιδείαν τοῦ κόσμου τούτου· ὑποδεικνύουν εἰς αὐτὰ τὸ πῶς νὰ ἀποκτήσουν τὰ τοῦ κόσμου αὐτοῦ, πῶς νὰ φέρωνται ἐπιχαρίτως εἰς τὰς συναναστροφὰς καὶ τὰ παρόμοια· τὰ ἀφήνουν νὰ διαβάζουν μυθιστορήματα ἐλεεινά, τὰ ὁποῖα φθείρουν τὸν νοῦν καὶ τὸ σῶμα· τὰ παίρνουν μαζύ των εἰς τολμηρὰ θέατρα καὶ κινηματογράφους, ποὺ δὲν ἀναπτύσσουν πολλάκις θέματα καλά.

'Η διδασκαλία καὶ τὸ παράδειγμα τῶν γονέων ἐπιδροῦν πολὺ ἐπὶ τῶν παιδιῶν. 'Εὰν ὁ γονεὺς δὲν συγνάζη εἰς τὸν

σοτέρους μεθαύριον, καὶ μὲ κλῆρον ζηλωτὴν καὶ ἱκανόν, ἡ Ἐκκλησία μας ἡ Ὀρθόδοξος τῆς ᾿Αμερικῆς ἐπιθυμεῖ ἐγκαρδίως νὰ προσθέση νέας χρυσᾶς σελίδας εἰς τὴν Ἱστορίαν τῆς Ἐκκλησίας.

Οὐδεμία ἀμφιβολία ὅτι θὰ τύχη τῆς συνεργασίας καὶ συναρωγῆς ὅλων τῶν εὐσεβοφρόνων τέχνων Της διὰ νὰ συντονίση τὰς δυνάμεις της ἐπ' ἀγαθῷ καὶ ἀφελεία τοῦ ἐνταῦθα χριστεπωνύμου πληρώματος. Οὐδεμία ἀμφιβολία ὅτι ποίμνιον καὶ ποιμένες, ὀργανώσεις καὶ ἄτομα θὰ σφίγξουν μετ' ἐνθουσιασμοῦ τὰς χεῖρας ἀλλήλων διὰ νὰ θέσουν τὰς δυνάμεις αὐτῶν εἰς τὴν διάθεσιν τῆς Ἐκκλησίας καὶ νὰ βαδίσουν μαζύ Της πρὸς μίαν, κοινήν, κατεύθυνσιν.

Ίερὸν Ναὸν καὶ τὰ παιδιά του κάμνουν τὸ ἴδιο. Ἐὰν παραμελῆ τὴν προσευχήν, διδάσκει καὶ τὰ παιδιά του νὰ μὴ προσεύχωνται. Ἐὰν ψεύδηται, ἐὰν χαρτοπαίζη, ἐὰν θυμώνη ἀδίκως, ἐὰν ὑβρίζη, ἀσφαλῶς καὶ τὰ παιδιά του θὰ διδαχθοῦν τὰ ὅμοια, κατὰ φυσικὴν συνέπειαν.

Έὰν ὁ πατὴρ δὲν διδάξη εἰς τὰ παιδιά του τὴν ἀλήθειαν, ἄλλοι θὰ διδάξουν εἰς αὐτὰ τὴν πλάνην. Ὁ νέος τῆς μόδας καὶ τοῦ συρμοῦ, τὸν ὁποῖον ἀπαντῷ τὸ παιδίον εἰς τὸν δρόμον, ὁ ἄπιστος, ὁ ἔχων στρεβλὰς ἰδέας, θὰ διδάξη τὸ παιδίον καὶ θὰ τὸ διδάξη πράγματα κακά ὅστε εἶνε προτιμότερον νὰ διδάξη ὁ γονεὺς εἰς τὸ παιδίον του τὴν καθαρὰν καὶ φωτοδότιδα ἀλήθειαν.

Καὶ ἡ Θρησκεία εἶνε τὸ περισσότερον ἐνδιαφέρον, διότι τὰ ἄλλα τείνουν νὰ κάμουν τὸν ἄνθρωπον προσωρινῶς εὐτυχῆ, ἐδῶ μόνον εἰς τὸν κόσμον αὐτόν. Εἶνε δὲ ἄξιοι μεγίστης μομφῆς οἱ γονεῖς ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι παραμελοῦν τὸ ἱερὸν αὐτὸ καθῆκον τῆς θρησκευτικῆς διαπαιδαγωγήσεως τῶν τἔκων των, συμφώνως πρὸς τὴν ἐντολὴν τῆς Ἡγίας Γραφῆς.

'Ιδιαιτέρως ὀφείλει ὁἱ γονεὺς νὰ διδάσκη εἰς τὰ τέκνα του συνεχῶς τὰς διδασκαλίας τῆς Θρησκείας, νὰ ἐπαναλαμδάνη ἐνώπιόν των τὰς ἀμετρήτους εὐεργεσίας, τὰς ὁποίας ὁ Θεός, ἐξ ἀπείρου ἀγάπης, ἔκαμε καὶ κάμνει πρὸς τὸν ἄνθρωπον. Αὐτὸ προξενεῖ εἰς τὴν καρδίαν τοῦ παιδιοῦ αἴσθημα εὐγνωμοσύνης καὶ ἀγάπης. "Οσον δὲ ἀμαθὴς καὶ ἄν ὖποτεθῆ ὅτι εἶνε ὁ γονεύς, ἠμπορεῖ νὰ διδάσκη εἰς τὸ παιδίον του εὐκολώτατα ὅτι ὁ Χριστός, Θεὸς ὢν καὶ Κύριος ὅλων, κατέβη ἐν τούτοις ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ὑπέφερε καὶ σταυρικὸν ἀκόμη θάνατον διὰ νὰ σώση τοὺς ἀνθρώπους ὅλους ἐκ τοῦ αἰωνίου θανάτου.

'Η διδασκαλία αὐτὴ εἶνε πολὺ χρήσιμος καὶ σωτήριος εἰς τὴν τρυφερὰν ψυχὴν τοῦ παιδιοῦ διότι ὅταν συνεχῶς ἀκούῃ ὅτι ὁ Θεὸς κατεδέχθη νὰ γίνῃ ἄνθρωπος καὶ νὰ ραπισθῇ καὶ νὰ ὑδρισθῇ καὶ νὰ σταυρωθῇ διὰ νὰ σώση αὐτὸ ἐκ τοῦ θανάτου, εἶνε ἀδύνατον νὰ μὴ ἀγαπῷ αὐτὸν καὶ νὰ μὴ ἐπιθυμῷ νὰ κάμῃ τὸ θέλημά Του. 'Η ἀγάπη τοῦ Χριστοῦ θὰ ἀναπτύξῃ ἀγάπην εἰς τὴν καρδίαν τοῦ παιδιοῦ.

΄ Ωσαύτως ὀφείλει ὁ γονεὺς νὰ ὁδηγῆ τὰ τέχνα του ὁ τό ι ο ς εἰς τὸν Ναὸν καὶ ὅχι νὰ τὰ στέλλη μόνα των, αὐτὸς δὲ νὰ πηγαίνη εἰς κέντρα καὶ καφενεῖα διὰ νὰ πίνη καὶ νὰ χαρτοπαίζη. ΄ Όταν τὰ ὁδηγῆ εἰς τὸν Ναὸν ὀφείλει νὰ τὰ λέγη πῶς πρέπει νὰ στέχουν ἐν καιρῷ Λειτουργίας, πῶς νὰ ἀχούουν τὸν Θεῖον Λόγον καὶ πῶς νὰ ἐπωφελῶνται ἀπὸ τὸ ὅλον Θεῖον καὶ φρικτὸν δρᾶμα τῆς Ἱερᾶς Λειτουργίας.

Οἴκοθεν ἐννοεῖται ὅτι ἀπαραιτήτως πρέπει νὰ στέλλη ταῦτα εἰς τὸ Κατηχητικὸν Σχολεῖον τῆς ἐνορίας. Τὰ Κατηχητικὰ Σχολεῖα εἶνε ἕν ἀπὸ τὰ ἰσχυρότερα μέσα τῆς ἠθικοποιήσεως τοῦ λαοῦ. Δυστυχῶς πολλοὶ γονεῖς ἀμελοῦν εἰς τὸ σημεῖον αὐτὸ ἀδικαιολογήτως, καίτοι σήμερον ὑπάρχουν Κατηχητικὰ ᾿Ορθόδοξα Σχολεῖα καὶ εἰ ςτὰς μικροπαροικίας ἀκόμη.

Ύπεράνω ὅλων κεῖται τὸ παράδει γ μα. Δι' αὐτὸ καὶ ἐλέχθη «ποιεῖν τε καὶ διδάσκειν». 'Αλλοίμονον εἰς τοὺς γονεῖς ἐκείνους οἱ ὁποῖοι ἐνῷ δίδουν εἰς τὰ παιδιά των τὰς ἀρίστας τῶν συμβουλῶν, αὐτοὶ εἰς τὸν οἴκόν των καὶ εἰς τὰς μεταξύ των σχέσεις, κάμνουν τὰ ἀντίθετα. 'Η διδασκαλία των εἶνε ἄσκοπος καὶ περιττή. Τὸ παράδειγμα ἔχει ἀνυπολόγιστον σημασίαν εἰς τὴν καρδίαν τῶν παιδιῶν.

#### ΔΡΑΣΙΣ ΤΗΣ ΦΙΛΟΠΤΩΧΟΥ ΑΔΕΛΦΟΤΗΤΟΣ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΙΔΩΝ ΤΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ

"Εργον εὐχῆς θὰ ἣτο ἄν κάποιος ἀνελάμβανε νὰ ἀσχοληθῆ μὲ τὴν πολυετῆ δρᾶσιν τῆς Φιλοπτώχου 'Α-δελφότητος Νέας 'Υόρκης καὶ τῶν ἄλλων Κοινοτήτων. Εἶνε μία μεγάλη σελὶς τῆς ἐδῶ ζωῆς μας καὶ πλούσιον ὑλικὸν διὰ τὸν ἱστορικὸν τοῦ μέλλοντος, τὸ ὁποῖον θὰ ἢτο κρῖμα νὰ χαθῆ. 'Ως πρὸς τὸν σύροντα τὰς γραμμὰς ταύτας, θὰ περιορισθῆ νὰ σκιαγραφήση μερικὰς κεντρικὰς ἰδέας γύρω ἀπὸ τὴν ὑψηλὴν ἀποστολὴν τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος τῶν 'Ελληνίδων, ὅπως τὴν ἀνειρεύθη ἡ ψυχή, ὅταν ἐψήφιζε τὰ εἰδικὰ Καταστατικά.

Τὸ κατ' έξοχὴν χαρακτηριστικὸν τῆς ἐποχῆς μας, είνε τὰ κοινωνικὰ προβλήματα, τὰ ὁποῖα τόσον ἐξαιρετικά ἀπασχολοῦν ὅλους, ἄτομα, ὀργανώσεις καὶ κράτη. Υπό την ισχυράν και ακαταγώνιστον πνοήν του Εὐαγγελίου, εἴτε τὸ ὁμολογοῦν οἱ ἄνθρωποι, εἴτε δὲν τὸ ὁμολογοῦν, ἀπλώνεται συνεχῶς μία πλατυτέρα φιλανθρωπική ἀντίληψις καὶ ἐργασία, ἡ ὁποία, ἐξερχομένη τῆς ἐνεργείας τοῦ ἀτόμου καὶ τῶν σωματείων, ἐπεβλήθη καὶ εἰς μέριμναν κρατικὴν μὲ τὰς λεγομένας «Κοινωνικάς 'Ασφαλίσεις». Είνε δὲ τόσον γενική ή κρατική αὐτή φροντίς, ὥστε ὄχι μόνον νόμοι νὰ θεσπισθοῦν, άλλά καὶ νὰ γεννηθή καὶ εἶς Διεθνής 'Οργανισμός, τὸ Διεθνές Γραφείον Έργασίας έν Γενεύη, ώς παράρτημα τῆς Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν. Αἱ ἀποφάσεις τοῦ Γραφείου τούτου είναι ὑποχρεωτικαὶ δι' ὅλα τὰ Κράτη, τὰ ὁποῖα συμμετέχουν είς τὸν θεσμόν, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων άσκοῦν ἐπίδρασιν μεγάλην.

Παραλλήλως ὅμως πρὸς τὸ Κράτος, λέγει μία διακεκριμένη Έλληνίς, ή κοινωνική αύτη ύποχρέωσις, κατ' έξοχήν άρετή καὶ άνθος Εὐαγγελικ ό ν, βαρύνει καὶ τὰ ἄτομα χωριστά. Διότι κάθε ἄνθρωπος, ὅπως ψάλλει νεώτερος ἀπόστολος τῆς ἀλληλεγγύης, είνε ὁ θεματοφύλαξ τῆς κοινῆς σκέψεως καὶ προσπαθείας, ὅλων, ὅσοι ἔζησαν, ἐσκέφθησαν, ἠσθάνθησαν καὶ ἐκοπίασαν πρὶν ἀπὸ αὐτόν. Εἶνε ἑπομένως τὸ άτομον όφειλέτης πρός τὸ παρελθόν, διότι ἀπολαμβάνει τὰ ἀγαθά, τὰ ὁποῖα τοῦτο μᾶς κληροδοτεῖ. 'Αλλ' είνε και πρός τούς συγχρόνους του ὀφειλέτης, ὑποχρεωμένος νὰ πληρώση ὅ,τι ἔλαβε, προλαμβάνων κατὰ τὸ δυνατὸν τὸν φυσικὸν καὶ ἠθικὸν ἐκπεσμὸν τῶν ὁμοίων του καὶ ἀφ' ἐτέρου προσφέρων εἰς τὴν κοινὴν πρόοδον και εὐημερίαν. Ο Χριστός με την παραβολήν τοῦ Σαμαρείτου καὶ μὲ τὴν περιγραφὴν τῆς τελευταίας κρίσεως μᾶς διεζωγράφισε μὲ ζωηράς εἰκόνας τὴν σημασίαν, πού δίδει είς την άλληλεγγύην.

Ή ἀνάγκη αὕτη φαίνεται μεγαλειτέρα εἰς τὴν ξενητειὰν καὶ πλέον ἐπιτακτικὴ εἰς ἐποχὰς σὰν τὴν σημερινήν. Διὰ νὰ φέρῃ ὅμως ἡ ἀλληλεγγύη εὐρύτερα
ἀποτελέσματα καὶ σταθερά, εἶνε ἀνάγκη νὰ ἐπέλθῃ
μεταβολὴ εἰς τὸν πνευματικὸν καὶ ἠθικὸν κόσμον. Χρειάζεται ἡ ὥθησις μιᾶς δυνάμεως ἐσωτερικῆς, διὰ νὰ
μεταβληθῇ ἡ κοινωνία εἰς ἕνωσιν ψυχῶν καὶ καρδιῶν.
Κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον θὰ ἀνεπτύσσετο ἡ κοινωνικὴ

συνείδησις καὶ τὸ ἄτομον θὰ ἀπέβαινε πραγματικὰ ἄνθρωπος κοινωνικός. Τότε θὰ ἐθριάμβευεν ἡ λεγομένη κοινωνικὴ ἀνατροφή. Ἡ ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου θὰ ἀνυψοῦτο εἰς τὸ ἀνώτερον αἴσθημα, τὸ κοινωνικὸν αἴσθημα, καὶ θὰ ἐγίνετο πιστευτὸν καὶ θὰ ἐγίνετο πραγματικότης ἡ θεωρία, ὅτι ἡ κοινωνικὴ ἀλληλεγγύη εἶνε ζήτημα ὅχι μόνον καλωσύνης, ἀλλὰ πρὸ παντὸς ζήτημα δικαιοσύνης καὶ ἀνάγκης δι᾽ ἕ ρ γ ω ν ἐκδηλουμένης.

'Ιδού μία ἐξαιρετικὴ ἀποστολὴ τῆς γυναικός. Διότι νομίζω, ὅτι κάθε ἀνατροφὴ εὐρίσκεται ὡρισμένως εἰς χεῖρας τῆς γυναικός, καὶ μὲ τὴν κοινωνικὴν ἐξέλιξιν τίποτε δὲν θὰ ῆτο τόσον εὐεργετικὸν πρὸς τὴν κοινωνίαν, ὅσον ἡ κοινωνικὴ διαπαιδαγώγησις αὐτῆς. Εἰς τὴν κοινωνικὴν δὲ ταύτην ἀνατροφὴν ἡ ἐπίδρασις τῆς γυναικὸς θὰ ἦτο τεραστία. Διότι τὸ μεγαλείτερον ἐμπόδιον διὰ τὴν καλὴν κοινωνικὴν συμβίωσιν τῶν ἀνθρώπων ἀποτελεῖ ὁ ἐγωϊσμὸς αὐτῶν, καὶ τὴν θυσίαν τοῦ ἐγωϊσμοῦ ἀκριβῶς ζητεῖ ἡ δικαιοσύνη. 'Αλλὰ τί ἄλλο εἶνε ἡ ζωὴ τῆς γυναικὸς παρὰ μία ἀτελείωτος θυσία; Καὶ ἐπειδὴ αί γυναῖκες δὲν ἔχουν προστριβῆ εἰς τοὺς πολιτικοὺς καὶ τοὺς κοινωνικοὺς ἀγῶνας, ὅπως οἱ ἄνδρες, θὰ ἦδύνατο νὰ ἐμφανισθοῦν καὶ περισσότερον ἡνωμέναι διὰ τὴν σταυροφορίαν ταύτην.

Διὰ νὰ γίνη ὅμως τοῦτο, πρέπει πρῶτον αἱ γυναῖκες νὰ ἀποκτήσουν ϐαθυτέραν συνείδησιν τῆς θέσεως, ποὺ ἔχουν ἐν τῆ κοινωνία: νὰ κατανοήσουν, ὅτι ἡ ζωὴ εἶνε προσπάθεια χωρὶς τέλος, τάσις πρὸς κάτι ἀνώτερον καὶ άγιώτερον, τὸ ὁποῖον ἐξαϋλώνει τοὺς ἀγῶνας καὶ τὴν ζωήν.

Έναπόκειται λοιπὸν εἰς τὰς μεγάλας μας 'Ελληνίδας νὰ ἀναλάβουν καὶ νὰ διεξαγάγουν νικηφόρως τεράστιον ἀγῶνα. Νὰ ἐνισχύσουν τὰς Φιλοπτώχους 'Αδελφότητας, ὅπου ὑπάρχουν, νὰ συγκροτήσουν τοιαύτας, ὅπου δὲν ὑπάρχουν καὶ νὰ δώσουν τὸ μαγικὸν φύσημα εἰς μίαν ἀνωτέραν ζωήν. Διότι ἔχει τόσας πληγάς, φανερὰς καὶ ἀφανεῖς, ἡ κοινωνία! Καὶ εἶνε ἀπέραντος ἡ ζωή. Έτσι αἱ Φιλόπτωχοι 'Αδελφότητες θὰ ἔχουν νὰ προστατεύσουν τὴν ἀθώαν κόρην, νὰ στηρίξουν τὴν κλονισμένην, νὰ ἐπαναφέρουν τὴν ἀποπλανηθεῖσαν, νὰ δημιουργήσουν ἠθικὴν ζωήν. Ποτὲ ἡ ἡθικὴ δὲν ἔχει ὑποστῆ τόσην προσβολὴν καὶ ποτὲ ὁ στεναγμὸς διὰ τὴν ἀπολύτρωσιν ἀπὸ τὴν ἁμαρτίαν, δὲν ῆτο τόσον βαθὺς καὶ τόσον συγκλονιστικός, ὅσον τώρα.

Θὰ ἀρχίσουν λοιπὸν αἱ Φιλόπτωχοι ᾿Αδελφότητες ἀπὸ τὴν οἰκογένειαν. Καὶ κοντὰ ες τὴν κόρην, θὰ φροντίσουν διὰ τὴν χήραν, τὸ ὀρφανόν, διὰ τὴν μητέρα πολλῶν παιδιῶν, διὰ τὸν ἔρημον, τὸν ξενητευμένον, τὸν ἄρρωστον ὅστις δὲν ἔχει ἔνα χέρι φιλικὸν νὰ δροσίση τὸ φλογισμένον μέτωπόν του, διὰ τὸν φυλακισμένον, δ ὁποῖος σήπεται εἰς τὴν φυλακὴν χωρὶς ἔνα χαμόγελον ἀδελφικόν. Θὰ εἰσέλθουν εἰς τὸ Σχολεῖον, διὰ τὴν πεῖναν τῆς ψυχῆς. Καὶ θὰ ἀπλώσουν τὴν δρᾶσίν των εἰς τὴν μεγάλην οἰκογένειαν, τὴν Κοινότητα, τῆς ὁποίας θὰ ἀποβοῦν ἡ μεγάλη Μάνα, ζωντανὴ ἐκπρόσωπος τῆς Θεϊκῆς Προνοίας διὰ τὰς πολλὰς πληγὰς καὶ τὰς ἀνάγκας τῆς κοινωνίας.

Διὰ μίαν τοιαύτην ἀποστολήν, 'Ελληνίδες τῆς 'Αμερικῆς, δὲν πρέπει νὰ αἰσθανθῆτε ὑπερηφάνειαν χριστιανικὴν καὶ νὰ κατέλθητε ὅλαι ἡνωμέναι; Θεοδωρήτου Κοκκινάκη Διακόνου

#### Η ΥΠΟΜΟΝΗ ΩΣ ΤΟ ΜΥΣΤΙΚΟΝ ΤΗΣ ΕΠΙΤΥΧΙΑΣ

(Συνέχεια ἐκ τοῦ Τεύχους 78 καὶ τέλος)

«Εἶπον γάρ τι ρῆμα πρὸς Κύριον καὶ τελεύτα». Ἰδοὺ συμδουλὴ καταστρεπτική, τὴν ὁποίαν ἐμπνέει ἡ ἀπελπισία καὶ ὑπαγορεύει ἡ ἐπιπόλαιος ἀντίληψης τῆς ζωῆς καὶ ἡ ἀστάθεια χαρακτῆρος κενοῦ καὶ πνευματικῶς ἀνερματίστου. Ἰδοὺ προτροπή, ἡ ὁποία συνιστῷ τὴν διακοπὴν τῶν σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου μετὰ τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία ὑποδεικνύει τὴν βλασφημίαν εἰς ἐκδίκησιν, ἡ ὁποία παρακινεῖ τὸν ἄνθρωπον, τὸν πεπερασμένον καὶ ἐνδεχομένως ὑπάρχοντα νὰ ἐξυβρίση καὶ ν' ἀναμετρηθῆ πρὸς τὸν ἄπειρον τῆς ἀϊδίως ὑπάρχοντα Θεόν. Ἰδοὺ τὸ κατάντημα ἐκείνων οἱ ὁποῖοι δὲν ἡθέλησαν νὰ γνωρίσουν τὸ μ υ σ τ ι κ ὸ ν τ ῆς ζω ῆς διότι ἐκλεισαν τὰ ὧτά των εἰς τὴν φωνὴν τοῦ Ἰησοῦ καὶ δὲν ἦς κουσαν τὸ «ἐν τῆ ὑπομονῆ ὑμῶν κτήσασθαι τὰς ψυχὰς ὑμῶν».

Καὶ ἐὰν κανεὶς εύρεθῆ εἰς στιγμὰς ἐπιπολαίους καὶ ἐνδώση εἰς τοιαύτας προτροπάς, καὶ διακόψη τὰς μετὰ τοῦ Θεοῦ σχέσεις του, καὶ ἐξυβρίση τὸ πανάγιον ἄνομά Του, τότε προσθέτει δυστυχίαν εἰς τὴν δυστυχίαν του, τότε ἡ θυμοβόρος ἀπελπισία κυριαρχεῖ καὶ ὑποτάσσει τὴν ψυχήν του, καὶ τὰ ἔργα τον εἶναι θόρυβος καὶ μίση καὶ διενέξεις, ἔργα ἀσυνέτου, ἀσυνθέτου, ἀστόργου, ἀσπόνδου καὶ ἀνελεήμονος (Ρωμ. α΄ 31).

Πόσοι, πράγματι, ἐγκαταλείψαντες τὸν Ἰησοῦν ἐν τῆ παραζάλη τῆς θλίψεως ἀπελπίζονται; Πόσοι ἐν τῆ ἀνυπομονησία των ποτίζουν τὸ ποτήριον τῆς πικρίας εἰς τοὺς γονεῖς, εἰς τὴν σύζυγον, εἰς τὰ τέκνα, εἰς τοὺς οἰκείους, εἰς τοὺς ὑπαλλήλους των; Πόσοι 6λασφημοῦν ἱερὰ καὶ ὅσια καὶ τερματίζουν τὴν ζωήν των διὰ τῆς αὐτοχειρίας;

Αὐτοὶ εἶναι οἱ περιφρονηταὶ τῆς ζωῆς. Εἶναι οἱ ἀπαισιόδοξοι παρατηρηταὶ τῶν φαινομένων της, οἱ ὁποῖοι ἀπαρνοῦνται καὶ παραγνωρίζουν τὴν ἀξίαν καὶ τὴν σπουδαιότητα τῆς ὑπομονῆς εἰς τὸν ἀγῶνα τῆς ζωῆς.

Έμελέτησαν τὴν ζωὴν χωρὶς τὴν ὑπομονὴν καὶ τὴν ηὖραν ὅπως καὶ ὁ Ρωμαῖος φιλόσοφος ἀναξίαν τῆς ζωῆς.

Εἶναι ἑπόμενον νὰ φθάση κανεὶς εἰς τοιαῦτα συμπεράσματα ὅταν βλέπη τὴν ζωὴν ἄνευ τοῦ φακοῦ τῆς ὑπομονῆς. Τὴν βλέπει γυμνήν, χωρὶς χάριν καὶ ὡραιότητα. Τὸ πεσιμιστικὸν βλέμμα του διακρίνει μόνον τὰς ἀκάνθας. Δὲν δύναται νὰ διακρίνη τὰ εὐώδη ἄνθη τὰ ὁποῖα ζωογονεῖ ἡ δρόσος τῆς ὑπομονῆς.

Καὶ ἐρωτᾶται κανείς: "Έχει ἀξίαν ἡ ζωὴ διὰ τὸν τοιοῦτον; 'Αναμφιβόλως ὅχι. Καὶ τοῦτο διότι δὲν ἀντελήφθη ὅχι μόνον τὴν ἀξίαν καὶ τὴν σπουδαιότητα τῆς ὑπομονῆς, ἀλλ' οὐδὲ καὶ τὴν ἀξίαν τῆς θλίψεως.

Ή ψυχὴ διὰ νὰ ἀναστηθῆ μὲ ὅλην αὐτῆς τὴν μεγαλοπρέπειαν πρέπει νὰ ταφῆ ὑπὸ τὰς ταλαιπωρίας τῆς θλίψεως καὶ τοῦ πόνου. Πρέπει νὰ δοκιμασθῆ εἰς τὴν κάμινον τῆς ὑπομονῆς. Πρέπει πρῶτον νὰ ἐξακριβωθῆ ἡ ἀντοχή της καὶ νὰ φανερωθῆ ἡ πραγματικὴ ἀξία της.

'Ο "Αγιος 'Ιωάννης δ Χουσόστομος, δ βαθύς μελετητής της ἀνθοωπίνης ζωῆς ἔγοαφεν ὅτι, ἐὰν μὴ πειρασμὸς οὐδὲ

στέφανος. Έὰν μὴ παλαίσματα οὐδὲ δοαδεῖα. Έὰν μὴ χειμὸν οὐδὲ ἄνοιξις. Έὰν μὴ θλῖψις οὐδὲ ἄνεσις.

'Αλλὰ πάντα ταῦτα παραγνωρίζονται καὶ ἀπορρίπτονται καὶ θεωροῦνται γελοῖα ὅταν κυριαρχήση ἡ ἀπελπισία, ὅταν ἐξετάζηται ἡ ζωὴ ἀπὸ τὴν μίαν της μόνον πλευράν, ὅταν ἡ ὑπομονὴ δὲν ἐκτιμᾶται καὶ τὸ πραγματικὸν τῆς ζωῆς μυστικὸν ἀγνοεῖται. Καὶ τότε τὸ πᾶν ἐκμηδενίζεται. Τότε ἡ πρόοδος σταματῷ. 'Η νωχέλεια κυριαρχεῖ. 'Η ποίησις δὲν συγκινεῖ. 'Η φιλοσοφία εἶναι περιττή. 'Η ἀπαισιοδοξία κατευθύνει τὸ πᾶν. 'Η σιγηλὴ ἀρμονία τῆς ἀεννάου κινήσεως δὲν κατανύγει. Τὸ θέαμα τῆς φύσεως δὲν συναρπάζει καὶ γενικῶς ἡ ζωὴ δὲν γοητεύει.

Καὶ τότε ποῖον τὸ ἐπισφράγισμα καὶ τὸ ἀναγκαῖον ἐπακολούθημα; Ποῖον ἄλλο παρὰ ὁ δίαιος θ ά ν α τ ος, τὸν ὁποῖον δύναται νὰ προτιμῷ μόνον ἐκεῖνος, ὁ ὁποῖος δὲν ἢσθάνθη τὸ σκίρτημα τῆς ἀναγεννήσεως καὶ τὴν χαρὰν τοῦ πνευματικοῦ λυτρωμοῦ.

Καὶ αὐτὸς μὲν δικαιολογεῖται διότι δὲν ἐδέχθη τὰς ζωογόνους ἀκτῖνας τῆς χριστιανικῆς ἀληθείας, διότι δὲν ἤκουσε τὴν διδασκαλίαν τῆς ἀγάπης διὰ τὴν ζωήν, τὸ κήρυγμα τῆς ὑπομονῆς τοῦ Ναζωραίου.

Ποῖος ὅμως δύναται νὰ δικαιλογήση ἐκεῖνον, ὁ ὁποῖος ἐδέχθη τὴν χάριν τοῦ Χριστοῦ, ὁ ὁποῖος ἐδαπτίσθη εἰς τὰ νάματα τῆς χριστιανικῆς Κασταλίας, ὁ ὁποῖος ἰγνωρίζει τὸν Διδάσκαλον τῆς ὑπομονῆς, τοῦ μυστικοῦ τούτου μεγαλείου τῆς ζωῆς; Ποῖος δύναται νὰ δικαιολογήση τὸν ὀπαδὸν τοῦ Ἰησοῦ, ὅταν ἀπαθαρρύνηται εἰς τὴν δοκιμασίαν, ὅταν ἀπελπίζηται εἰς τὴν ἀποτυχίαν, ὅταν θορυβῆται καὶ ἀδημονῆ καὶ ἀπελπίζηται εἰς τὴν περιφρόνησιν;

Αὐτὸς πρέπει νὰ εἶναι τὸ πλέον ζωντανὸν παράδειγμα τῆς ὑπομονῆς, διότι ἡ ψυχή του πρέπει ἀέναα ν' ἀτενίζη Ἐκεῖνον, ὁ ὁποῖος ἐπὶ τοῦ Σταυροῦ τῆς ἀτιμίας, ὡς κακοῦργος μετὰ τῶν ληστῶν ὑπέφερε τὰ μύρια, τὴν τραγικότητα τῶν ὁποίων ἀδυνατεῖ νὰ περιγράψη τοῦ ἀνθρώπου ἡ γλῶσσα. Ύπέφερε καὶ ὑπέμεινε. Ύπέμεινε διὰ νὰ μᾶς διδάξη τὴν ὑπομονήν. Διὰ νὰ μᾶς δώση τὴν ἀντοχὴν ὅταν δοκιμαζώμεθα, ὅταν μᾶς κατατρύχουν αἱ στενοχωρίαι, ὅταν κλυδωνίζεται τὸ σκάφος τῆς ὑπάρξεώς μας εἰς τὴν θύελλαν τῶν κυμάτων τῆς ζωῆς.

«Έν τῷ κόσμῳ θλῖψιν ἔξετε ἀλλὰ θαρσεῖτε. Έγὰ νενίκηκα τὸν κόσμον.»

"Εχετε θάρρος, μᾶς λέγει, καὶ θὰ νικήσετε. Ἡ νίκη στεφανώνει μόνον ἐκεῖνον ὁ ὁποῖος γνωρίζει νὰ ὑπομένη, ὁ ὁποῖος ἐλπίζει ὅτι τὴν δοκιμασίαν θὰ διαδεχθῆ ἡ γαλήνη, ὁ ὁποῖος εἰς τὸν σκυθρωπὸν οὐρανὸν τῆς ζωῆς του ὁραματίζεται τὸ φωτεινὸν σέλας τῆς ἀνατολῆς καλλιτέρας καὶ εὐτυχεστέρας ἡμέρας.

Δι' αὐτὸν «ἡ θλῖψις ὑπομονὴν κατεργάζεται, ἡ ὑπομονὴ δοκιμήν,ἡ δὲ δοκιμὴ ἐλπίδα, ἡ δὲ ἐλπὶς οὐ καταισχύνει,» ἀλλὰ τοῦ ἐμφυσῷ τὴν ἰδέαν ὅτι ὁ Θεὸς δὲν θὰ τὸν ἀφήσῃ νὰ πειρασθῇ παρὰ τὴν δύναμίν του, «ἀλλὰ ποιήσει σὺν τῷ πειρασμῷ καὶ τὴν ἔκδασιν τοῦ δύνασθαι ὑπενεγκεῖν». Θὰ τοῦ ὑποδείξῃ τὴν ἀτραπὸν ἡ ὁποία θὰ τὸν ὁδηγήσῃ εἰς τόπον ἀναψυχῆς. Θὰ τοῦ γνωρίσῃ τὸν τόπον διὰ τοῦ ὁποίου θὰ ἀναχθῇ εἰς τὴν χώραν τοῦ φωτὸς καὶ τῆς πραγματικῆς εὐτυχίας. Θὰ τοῦ παράσχῃ τὰ ἐφόδια διὰ τῶν ὁποίων θὰ δυνηθῇ νὰ εἰσχωρήσῃ εἰς τῆς πραγματικῆς ζωῆς τὴν χαράν, τὴν ὁποίαν παρέχουν αἱ εὐγενεῖς τῆς ψυχῆς ἀναπάλσεις πρὸς τὴν ἀλήθειαν καὶ τὸ ἄπειρον καὶ ἡ πίστις πρὸς τὰ ἀπόλυτα καὶ ὑπερκόσμια.

Καὶ ὅταν ἐμφορῆται ὁ ἄνθρωπος ἀπὸ τοιούτου εἴδους

'Аохи. Г. П.

#### OI KANOI NEOI

Είνε γνωστὸν ὅτι κάθε γενεὰ είνε γέννημα τῆς πρὸ αὐτῆς γενεᾶς, διότι οἱ προγενέστεροι, διὰ τῆς ἀρετῆς ἢ τῆς κακίας των, παρασκευάζουν τὴν τύχην τῶν μεταγενεστέρων. Οἱ γονεῖς λοιπὸν τῆς σήμερον ὀφείλουν νὰ ἐρωτήσουν τοὺς ἑαυτούς των ἐάν, καθ' ὅλην τὴν ἔκτασιν, ἐξεπλήρωσαν τὰ καθήκοντά των ἀπὸ τῆς ἀπόψεως αὐτῆς διὰ νὰ είνε ἡ γενεὰ τῶν μεταγενεστέρων των καλυτέρα τῆς σημερινῆς.

Πολύ φοδοῦμαι ὅτι δὲν γίνεται σήμερον ἐπεῖνο τὸ ὁποῖον θὰ ἔπρεπε νὰ ἰγίνεται εἰς τὸ σημεῖον αὐτό. Αἴσθημα λύπης καταλαμβάνει τὸν ἀμερολήπτως παραπολουθοῦντα τὰ πράγματα. Οἱ σημερινοὶ νέοι ἀρέσκονται κατὰ πλειοψηφίαν εἰς τὸ νὰ διαβάζουν ἐπιβλαβῆ μυθιστορήματα, εἰς τὸ νὰ θεωροῦν ὡς κύριον ἔργον των τὰς διασκεδάσεις, εἰς τὸ νὰ ἐνδύωνται κατὰ τὴν τελευταίαν ἀπωίτησιν τοῦ συρμοῦ, εἰς τὸ νὰ καταγίνωνται εἰς ἐλαφρότητας καὶ πράξεις ἡθοφθόροους, ἐνῷ θὰ ἔπρεπε νὰ ζητοῦν τὴν δύναμίν των εἰς τὴν δύναμιν

ελπίδας ἐνίκησε εἰς τὴν ζωήν. Κατατούχεται ἀλλὰ δὲν κατα-6άλλεται. Ύποφέρει ἀλλὰ δὲν δειλιᾳ. Εἶναι δυνατὸν νὰ λούεται εἰς τὰ δάκουα τῆς συγκινήσεως καὶ τῆς λύπης. Δὲν εἶναι ὅμως δυνατὸν ν' ἀπαθαρουνθῆ. Δὲν χάνει τὸν θησαυρὸν τῆς ὑπομονῆς, ἡ ὁποία τὸν γιγαντώνει, τὸν παρηγορεῖ, τὸν ἀποδεικνύει ἀληθῆ μαθητὴν καὶ μιμητὴν Ἐκείνου, τοῦ ὁποίου τὰ χείλη εἰς τὴν κοισιμωτέραν στιγμὴν τοῦ μαρτυρίου του ἐψέλλισεν «τὸ ἄφες αὐτοῖς».

'Αληθῶς ἐκεῖνος ὁ ὁποῖος ὑπομένει εἶναι μιμητὴς τοῦ Χριστου. Εἶναι ὁ γνήσιος μαθητὴς τοῦ Εὐαγγελίου του. Εἶναι ὁ 'Απόστολος, ὁ ὁποῖος κηρύττει τὴν ἀξίαν τῆς ζωῆς καὶ μεταδότης τοῦ μυστικοῦ της. Εἶναι ὁ μακαριστὸς ἄνθρωπος.

«Μακαρίζομεν τοὺς ὑπομένοντας», γράφει ὁ ᾿Αδελφόθεος Ἰάκωβος. Καὶ δικαίως διότι ὁ Ἰησοῦς προεῖπεν τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ὑπομονῆς. «Ὁ ὑπομείνας εἰς τέλος σωθήσεται». Τοὺς μακαρίζομεν διότι ἐγνώρισαν ὅτι ἡ ὑπομονὴ εἶναι ἡ βάσις εἰς τὴν ἐπιτυχίαν τῆς ζωῆς, διότι ἡ ζωὴ τὴν ὁποίαν διάγουν εἶναι ζωὴ ἀρμονίας, εἰρήνης, γαλήνης, διότι ἡ ψυχή των εἶναι στερρῶς συνδεδεμένη μὲ τὴν θρησκείαν τοῦ Ἰησοῦ, τῆς ὁποίας αἱ τέρψεις εἶναι ἰσχυραὶ ἐπὶ τῶν καρδιῶν καὶ τῆς ὁποίας ἡ φιλοσοφία εἶναι ὑψηλὴ καὶ βαθεῖα.

Εἰς τὴν ἀνθοωπίνην φιλοσοφίαν ἐλλείπει πάντοτε κἄτι, ὑπάρχει πάντοτε κενόν. Εἰς τὴν φιλοσοφίαν ὅμως τοῦ Ἰησοῦ τὰ πάντα εἶναι δαψιλῆ.

Εὶς αὐτὴν εύρίσκει κάθε καρδία τὴν δάσιν τῆς ἰσορροπίας της καὶ τὴν παρηγορίαν της. Εἰς αὐτὴν αἱ ἀμφιδολίαι τοῦ νοῦ εὐρίσκουν τὰς διασαφήσεις των. Ἐπ' αὐτῆς φερομένη ἡ ἀνθρωπίνη ψυχὴ ἀκούει οὐράνια μιλήματα καὶ μὲ ἀκατάπαυστα σκιρτήματα ἀνέρχεται καὶ ἐποπτεύει τὴν χώραν τοῦ Ύπερπές ο αν.

Εῖς αὐτὴν τέλος, εύρίσκεται τὸ μυστικὸν τῆς ζωῆς, ἡ διδασκαλία τῆς ὑπομονῆς, ἡ ὁποία ὡς ἀπεδείχθη εἶναι τὸ ἀπαραίτητον προσὸν διὰ τὴν ἐπιτυχίαν τῆς παρούσης ζωῆς καὶ τὸ σπουδαιότατον ἐφόδιον διὰ τὴν εἴσοδον εἰς τὴν χαρὰν τῆς μελλούσης.

τῆς ψυχῆς διὰ τῆς ἀπαρνήσεως τῶν ἀπρεπῶν ἐπιθυμιῶν.

Έννοεῖται ὅτι ὑπάρχουν καὶ νέοι ἀποτελοῦντες τὸ σέμνωμα τῆς ὁμογενείας μας. Εὐτυχῶς ἀπαντῶνται καὶ ἀρκετοὶ ἀληθῶς εὐγενεῖς νέοι οἱ ὁποῖοι, διὰ τῶν άγνῶν ἡθῶν καὶ τῆς φιλοπονίας των, φέρουν πραγματικὴν εὐδαιμονίαν εἰς τοὺς γονεῖς καὶ τοὺς συγγενεῖς των. Οἱ τοιοῦτοι νέοι, ὡς ἀντελήφθην ἐκ τῆς ὑπηρεσίας μου, ἔχουν βαθὺ σέβας πρὸς τὴν θρησκείαν καὶ θεωροῦν καθῆκόν των νὰ δεικνύουν καὶ ἐμπράκτως τὰ θρησκευτικά των αἰσθήματα, ὅταν παρουσιασθῆ εὐκαιρία.

Τὸ θρησκευτικὸν αἴσθημα κοσμεῖ τὸν ἄνδρα, λαμπρύνει τὴν οἰκοδέσποιναν, κάμνει ἀπείρως σεβαστότερον τὸν γέροντα. 'Αλλ' ὁ εὖσεβὴς νέος προσελκύει τὸ σέβας ὅλων, διότι ἡ εὖσέβεια ἀπαιτεῖ δύναμιν ψυχῆς καὶ καρδίας πρὸ παντός, τὴν ὁποίαν δὲν περιμένει κανεὶς εἰς νεανικὴν ἡλικίαν, ἡ ὅποία, φυσικῶς, δὲν ἔχει δυνατὴν τὴν κρίσιν.

'Ο ἀληθινὸς νέος ὀφείλει, πρὸ παντός, νὰ προσέχη εἰς τὴν ἐκλογὴν τῶν φίλων του, ὥστε ὁ φίλος του νὰ εἶνε καλὐτερος ἀπὸ αὐτὸν διὰ νὰ ἀφεληθῆ θετικῶς. —«Πῶς συμβαίνει νὰ ὁμιλῆς τόσον θαυμασίως;» ἠρώτησα κἄποτε κἄποιον ἐνορίτην μου ὁ ὁποῖος δὲν ἐτελείωσεν οὔτε τὸ Δημοτικὸν Σχολεῖον τοῦ χωριοῦ του.«—Διότι», ἀπήντησε, «συναναστρεφόμην πάντοτε μὲ νέους καλυτέρους καὶ περισσότερον μελετημένους ἀπὸ ἐμέ.»

'Αληθεστέρα καὶ εἰλικρινεστέρα ἀπὸ αὐτὴν τὴν δήλωσιν δὲν θὰ ἡμποροῦσε νὰ ὑπάρξη. 'Η μετὰ καλυτέρων νέων συναναστροφή ἑνὸς νέου εἶνε πολὺ συντελεστικὴ ὅχι μόνον εἰς τὴν ἀνάπτυξιν τῆς ὁμιλίας, ἀλλὰ πρὸ παντός, εἰς τὴν δημιουργίαν καλοῦ καὶ εὐθέος χαρακτῆρος. Οἱ παιδαγωγοὶ ἔχουν παρακολουθήσει καλὰ τὸ ζήτημα αὐτὸ καὶ ἔχουν φθάσει εἰς συγκεκριμένα συμπεράσματα ἐπὶ τοῦ σημείου αὐτοῦ. 'Απέδειξαν μὲ στατιστικὰς ὅτι οἱ καλύτεροι σημερινοὶ νέοι ὀφείλουν κατὰ πολὺ τὴν πρόοδόν των εἰς τὸ Ιγεγονὸς ὅτι εἶχον φίλους καλυτέρους ἀπὸ αὐτούς.

'Ο καλὸς νέος εἶνε ἡ τιμὴ τοῦ οἴκου του εἶνε τὸ καύχημα τῶν συγγενῶν του καὶ τῶν γνωστῶν του εἶνε τὸ ἐγκαλώπισμα καὶ ἡ δόξα τῆς φυλῆς του εἶνε τὸ σέμνωμα τῆς ἀνθρωπότητος. Δὲν τιμᾶ μόνον τὸν ἑαυτόν του τιμᾶ καὶ ὅλον
τὸν κόσμον. Καὶ δὲν δημιουργεῖ μόνον παρόν, ἀλλὰ δημιουργεῖ π ρ ὸ π α ν τ ὸ ς μέλλον καὶ συντελεῖ ὥστε ἡ
μεταγενεστέρα γενεὰ νὰ εἶναι καλυτέρα ὡς σύνολον.

Οἱ νέοι, οἱ ἀπρόσεχτοι καὶ κακοὶ δὲν καταστρέφουν μόνον τὸν ἑαυτόν των. "Οχι. Τὸ κακὸν δὲν σταματᾶ μόνον εἰς αὐτούς: ἐξαπλώνεται καὶ παρὰ πέρα: συντελοῦν ὥστε ἡ ἄλλη ἡ γενεά, ποὺ θὰ τοὺς διαδεχθῆ, νὰ εἶνε χειροτέρα. Παράδειγμα αἱ σημεριναὶ περιστάσεις. Εἶναι ἀπόρροια περασμένης ἐποχῆς. Πολλά, πλεῖστα, ὅσα, συνετέλεσαν ὥστε νὰ προέλθουν αἱ σημεριναὶ ἀτασθαλίαι. Ἡ παρατήρησις αὐτὴ ἡμπορεῖ νὰ φαίνηται θλιβερά, ἀλλ' εἶνε ἀληθής.

Εἴναι ὅμως καιρὸς ἡ προσοχὴ ὅλων νὰ στραφῆ πρὸς τὸ σημεῖον αὐτό. Είνε καιρὸς νὰ μελετηθῆ καλῶς τὸ ζήτημα αὐτὸ τῆς ἀναπτύξεως καλῶν νέων. "Αν θέλωμεν νὰ ἔχωμεν μίαν καλυτέραν αὔριον, ὀφείλομεν νὰ ἐπιστρατεύσωμεν σ ήμε ρ ο ν ὅλας τὰς δυνάμεις μας διὰ νὰ καλλιεργήσωμεν μεγάλα καὶ εὐγενῆ ἰδεώδη εἰς τὰς καρδίας τῶν νέων καὶ νεανίδων τῆς σημερινῆς ἐποχῆς, ἀρχίζοντες ἀπὸ τὰς μικροτέρας πρὸ παντός, ἡλικίας, αἱ ὁποῖαι εἶναι καὶ αἱ περισσότερον εὅπλαστοι. 'Αξίζει εἰς τὸ σημεῖον αὐτὸ νὰ κάμωμεν τὸ πᾶν, ὡς ὁμογένεια, ὡς 'Εκκλησία, ὡς ὀργάνωσις. Θὰ θελήσωμεν;

#### ΔΥΟ ΒΡΑΧΕΙΑΙ ΠΡΟΣΦΩΝΗΣΕΙΣ ΤΟΥ ΘΕΟΦΙΛ. ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΒΟΣΤΩΝΗΣ

Κατὰ τὸν ἑσπερινὸν καὶ τελετὴν τοῦ Μηνύματος, προσφωνηθεὶς ὁ ἐψηφισμένος Ἐπίσκοπος ὑπὸ τοῦ Προέδρου τοῦ Ιερατ. Συνδέσμου Ν. ᾿Αγγλίας Αἰδ. Σ. ᾿Αγγελίδου, ἀπήντησεν ὡς ἐξῆς:

«Μὲ αἴσθημα βαθείας εὐγνωμοσύνης ἐνωτίσθηκε ἡ ψυχή μου τὰ στοργικὰ λόγια τὰ ὁποῖα μοῦ ἀπηύθυνες, περιπόθητε συνάδελφε, ἐξ ὀνόματος τῆς ἀδελφικῆς ἀγάπης τῶν συναγωνιστῶν μας Ἱερέων Νέας ᾿Αγγλίας.

Τὰ λόγια σου δὲ τὴν στιγμὴν αὐτὴν φθάνουν τὰ κατάβαθα τῆς ψυχῆς μου ὡς ἦχὼ τοῦ πεπρωμένου ἐξαγγελομένου ὑπὸ τοῦ Παντοκράτορος Θεοῦ εἰς τὴν ἱερατικὴν συνείδησιν ὅλων μας διὰ τῆς σάλπιγγος τοῦ 'Αρ-

χαγγέλου Γαβριήλ.

'Εὰν ὑπάρχουν εἰς τὴν ἱερατικήν μου σταδιοδρομίαν σημεῖα τινὰ ἐπαινετά, καὶ τὰ ὁποῖα ἡ καλωσύνη σου μὲ τὸν μεγεθυντικὸν φακὸν τῆς ἀδελφικῆς ἀγάπης τὰ βλέπει καὶ τὰ τονίζει, δὲν εἶνε αὐτὰ τὰ ὁποῖα μὲ ὁδηγοῦν εἰς τὸ 'Αρχιερατικὸν ἀξίωμα, διότι «οὐ τοῦ τρέχοντος οὐδὲ τοῦ θέλοντος ἀλλὰ τοῦ εὐδοκοῦντος Θεοῦ ἡ Χάρις». Κληθεὶς δὲ εἰς αὐτὸ ὑπὸ τῆς ἀνεξερευνήτου Βουλῆς τοῦ Θεοῦ, ἐνισχύομαι εἰς τὸ νὰ ταχθῶ πρῶτος εἰς τὴν ἱερὰν φάλαγγά σας, δορυφόρος τῆς σημαίας τῆς 'Ελληνορθοδοξίας μας, ἀπὸ τὴν πίστιν μου εἰς τὴν ὑψηλὴν ἀποστολὴν τοῦ Κλήρου μας ἐνταῦθα.

Εἰς τὴν ὑπὲρ ἱερῶν καὶ ὁσίων στρατευομένην φάλαγγά μας δὲν θὰ ὑπάρχῃ ἀνώτερος καὶ κατώτερος ' μόνον ἡ ἐντὸς ἡμῶν φωνὴ τῆς μητρὸς ' Ἐκκλησίας θὰ εἶνε ὁ ρυθμιστὴς καὶ ἐπόπτης τῆς εὐόρκου ἐκτελέσεως τῶν μεγάλων ὑποχρεώσεων, τὰς ὁποίας ἔχομεν πρὸς τὸ ποίμνιόν μας, ἀναλαβόντες τὴν παρακαταθήκην τῆς Χάρι-

τος διὰ τὴν σωτηρίαν τῶν ψυχῶν ἡμῶν.

Στηριζόμενος εἰς τὴν ἐν τῆ ἱερᾳ ταύτη στιγμῆ ἐνώπιον Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων διδομένην διὰ τῶν χειλέων σου διαβεβαίωσιν τῶν ἀγαπητῶν συστρατιωτῶν μας περὶ πιστῆς παραστάσεως αὐτῶν παρὰ τὸ πλευρόν μου, περιχαρὴς θὰ προσέλθω αὔριον πρὸ τοῦ Ἱεροῦ Βωμοῦ, ἵνα ἡ Χάρις τοῦ Παναγίου Πνεύματος μὲ χρίση ἀρχηγὸν ἐν τῆ στρατευομένη ταύτη τῆς Ἐπισκοπῆς Βοστώνης Φάλαγγι καὶ μὲ καταστήση ἄξιον αὐτῆς».

Π οοσαχθείς ὁ ἐψηφισμένος Ἐπίσκοπος Βοστώνης κ. ᾿Αθηναγόος τοῦ ᾿Αρχιμ. κ. Αἰμ. Π ασχαλάκη καὶ τοῦ Αἰδ. κ. Εὐθυμίου ἐνώπον τοῦ τελεταρχοῦντος ᾿Αρχιεπισκόπου κ. ᾿Αθηναγόρα, μετὰ τὴν ἀνάγνωσιν τοῦ ᾿Ακοστόλου, εἶπε τὰ κάτωθι, τοῦ πλήθους συγκεκινημένου ἀκούοντος:

«Καταπνίγων πάσαν δρμὴν συγκινήσεως τὴν στιγμὴν ταύτην, 'Αγιώτατε Πάτερ, συγκινήσεως δικαιολογημένης μὲν πλήρως, ἀλλ' ἀναξίας τοῦ ἀπαιτουμένου μεγάλου θάρρους εἰς τὸν ἀνυψούμενον εἰς ὑψηλὴν διοικητικὴν καὶ μάλιστα ἐκκλησιαστικὴν θέσιν, ἤτις ἔχει ἀνάγκην ψυχικῆς ἀκαταβλήτου δυνάμεως, προβαίνω πλήρης θάρρους, πίστεως καὶ ἀποφασιστικότητος πρὸ τοῦ ἀοράτου θρόνου τοῦ 'Υψίστου ἵνα λάβω τὴν Θείαν Χάριν, τὴν μόνην καθιστῶσαν 'Επίσκοπον καὶ ἀναδεικνύουσαν αὐτὸν ἐν τῆ ὑψίστῃ ταύτῃ διακονία τῆς 'Αγίας 'Ημῶν 'Εκκλησίας.

Εὐγνωμονῶν τῷ Σεπτῷ Οἰκουμενικῷ Πατριαρχείῳ διὰ τὴν εὐμένειαν, ἣν ἐπεδείξατο εἰς ἐμὲ ἐν τῇ ἐκλογῇ Ἐπισκόπου Βοστώνης, χάριτας ὁμολογῶ τῇ Ύμ. Σεβασμιότητι, τῷ Σεβασμιωτάτῳ Ἐπισκόπω 'Αγ. Φραγκί-

σκου κ. κ. Καλλίστω, τῷ ἐντιμοτάτω Μικτῷ Συμβουλίω τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, διὰ τὴν προτίμησιν ὑποδείξεως ἐμοῦ διὰ τὸ ἀξίωμα τοῦτο. Τῷ δὲ Ἱ. Κλήρω τῆς Ἐπισκοπῆς Βοστώνης καὶ τῆ ἀγαπητῆ ὁμογενεία αὐτῆς διαβεβαίωσιν ἱερὰν δίδω ὅτι μόνη μου φροντὶς θὰ εἶνε ἡ καλῶς νοουμένη ἐξυπηρέτησις τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἡμῶν ἰδανικῶν.

Διατελέσας ἐπὶ ἐπταετίαν Πρωτοσύγκελλος τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς 'Αμερικῆς ὑπὸ τὴν πεπνυμένην καὶ θεόσδοτον διοίκησίν σου, Σεβασμιώτατε, ἐγνώρισα καλὰ ἐκ τοῦ πλησίον τὰ ἐμπόδια τὰ ὁποῖα εἶνε ἀνάγκη νὰ ὑπερπηδὰ εἰς τὴν ἐκτέλεσιν τῶν ὑψηλῶν αὐτῆς καθηκόντων ἡ διοίκησις τῆς 'Ἐκκλησίας. Εἶδα καλὰ τοὺς ὑφάλους, οἱ ὁποῖοι πάντοτε κρύπτονται ὑπὸ τὴν φαινομενικῶς γαληνιαίαν ἐπιφάνειαν τῆς θαλάσσης εἰς τὴν ὁποίαν πρέπει ἀπρόσκοπτα νὰ οὐριοδρομῆ τὸ σκάφος τῆς 'Ἐκκλησίας' ἠσθάνθην πολλάκις νὰ ἐγγίζη τὴν καρδίαν μου τὸ παγερὸν χέρι τῆς ἀπογοητεύσεως, ἀπειλοῦν νὰ σταματήση τοὺς εὐγενεῖς παλμοὺς τοῦ ἐνθουσιασμοῦ της. 'Εδοκίμασα ἀρκετὰ τὴν στυγνὴν πικρίαν ποτηρίων χολῆς μετὰ ὅξους μεμιγμένης, τὰ ὁποῖα προσφέρονται εἰς τοὺς διοικητὰς ὁμάδων, κατὰ τὴν ὥραν τῆς ἀγωνίας αὐτῶν.

'Αλλ' εἰς πάντα ταΰτα εἶχον ἐνώπιόν μου τὸ πατρικόν σου βλέμμα, τὸ πλῆρες στοργῆς, πλῆρες θάρρους, πλῆρες πίστεως, πλῆρες ἀνεξαντλήτου ὑπομονῆς, πλῆρες ἀκάμπτου ψυχικῆς δυνάμεως, πλῆρες ἀκαταβλήτου ἀποφασιστικότητος, ἀλλὰ καὶ πλῆρες αὐταπαρνήσεως. Καὶ μὲ τὸ βλέμμα αὐτὸ ἐνώπιόν μου ἐπὶ ἑπταετίαν, ἡ παιδικὴ ψυχή μου ἠνδρώθη, ἡ πίστις μου ἐρρίζωσε βαθειὰ-πλατειά, ἡ ἐλπίς μου ἐγιγαντώθη, ὁ ἐνθουσιασμός μου ἐμέστωσε καὶ ἡ θέλησίς μου ἐχαλυβδώθη.

Μὲ τοιαύτην ἡνδρωμένην ψυχήν, ἐρριζωμένην καὶ ἀκλόνητον πίστιν, ἐλπίδα γιγαντωμένην, ἐνθουσιασμὸν ἀνυψούμενον ὑπὲρ τὰς ὑψηλοτέρας κορυφὰς τῶν βουνίσιων ἰδανικῶν τῆς 'Ομογενείας μας καὶ μὲ θέλησιν ἀκατάβλητον πρὸς ἄψογον, ὅσον ἀνθρωπίνως δυνατόν, ἐνάσκησιν τῶν καθηκόντων μου εἰς τὴν θέσιν εἰς τὴν ὁποίαν ἡ εὐδοκία τοῦ 'Υψίστου μὲ τάσσει, ἔρχομαι τὴν στιγμὴν αὐτὴν ἵνα τὸ πατρικό σου χέρι μεταδώση καὶ εἰς ἐμὲ τὴν Θείαν Χάριν καὶ τὴν κανονικὴν ἀπὸ τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων διαδοχικῶς μεταβιβαζομένην δωρεὰν τοῦ Παναγίου Πνεύματος εἰς τὸ νὰ καταστῶ ποιμὴν ἐν τῆ 'Αγ. 'Επισκοπῆ Βοστώνης καὶ Νέας 'Αγγλίας…

Τὸ θάρρος μου τοῦτο ἀντλῶ ὅχι ὁλιγώτερον καὶ ἀπὸ τὴν ἀγάπην τὴν ὁποίαν κατὰ τὸ ἑνδεκαετὲς διάστημα τῆς ὑπηρεσίας μου εἰς τὴν περιφέρειαν αὐτὴν ὡς 'lep. Προϊσταμένου δύο Κοινοτήτων καὶ Πρωτοσυγκέλλου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς, πλουσίως μοῦ ἐδώρησεν ἡ ὁμογένειά μας καὶ ἡ ὁποία ἀγάπη βαθύτατα μὲ συγκινεῖ μὲ τὴν ἀφαντάστου κάλλους σημερινὴν ἐκδήλωσίν της ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὴν εἰλικρινῆ τῶν συναδέλφων μου ἱερέων πάντοτε ἐπιδειχθεῖσαν πρὸς ἐμὲ ἐκτίμησιν.

"Οθεν μὲ τὸ θάρρος τοῦτο, λέγω:

'Εκτέλεσε, "Αγιε Πάτερ, τὰ τοῦ Κυρίου κελεύσματα καὶ εὔχου πάντοτε ὑπὲρ ἐμοῦ τοῦ ταπεινοῦ αὐτοῦ δούλου».

#### ΤΟ ΔΙΑΓΓΕΛΜΑ ΤΟΥ ΘΕΟΦΙΛ. ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΒΟΣΤΩΝΗΣ ΚΟΥ ΑΘΗΝΑΓΟΡΟΥ

'Αγαπητοί μου 'Ομογενεῖς:

Ύπάρχουν στιγμαὶ εἰς τὴν ζωὴν ἑκάστου ἀτόμου κατὰ τὰς ὁποίας, ἀπὸ αἴτια χαρᾶς ἢ λύπης, ἡ ψυχή του πλημμυρίζει ἀπὸ αἰσθήματα σχετικὰ πρὸς τὰ αἴτια ποὺ τὰ παρήγαγον. Τὰ τέτοια αἰσθήματα εἰναι τόσον συγκλονιστικὰ καὶ ἀκατάσχετα ὥστε ἐκμηδενίζουν τὴν ἐπίδρασιν τοῦ σώματος ἐπὶ τῆς ψυχῆς, διακόπτουν τοὺς ἐπὶ αὐτῆς χαλινοὺς τῆς ἀσταθοῦς ἀνθρωπίνης λογικῆς καὶ διανοήσεως καὶ ἐλευθεροῦν τὴν ψυχὴν ἀπὸ τὰ γήϊνα δεσμά της,

Τότε ή ψυχὴ δύναται, εἴτε ἐν συνειδήσει τοῦ ἀτόμου εἴτε μή, νὰ πετῷ ἐλαφοὰ ἀλλ' ἀστραπιαίως ἀπὸ σφαίρας πνευματικὰς εἰς πνευματικωτέρας καὶ νὰ εἰσέρχεται εἰς ἱερὰν ἔκστασιν ἥτις εἶναι προθάλαμος ὁδηγῶν-πρὸ τοῦ ἀπείρου, ἐκεῖ δὲ πρὸ τοῦ ἀΰλου θρόνου τοῦ Θεοῦ γονατίζει ἡ ψυχὴ καὶ ἢ ἰκετεύει καὶ ἐκλιπαρεῖ τὸ θεῖον ἔλεος ἐὰν τὰ αἴτια ἦσαν λύπης αἴτια καὶ θλίψεως, ἢ εὐχαριστεῖ αὐτὸν ἐὰν τὰ αἴ-

τια ήσαν γαροποιά καὶ εὐφρόσυνα.

Ομοιαι στιγμαὶ ἦσαν διὰ τὴν ζωήν μου αἱ στιγμαὶ κατὰ τὰς ὁποίας σήμερον ἐνώπιον τῆς Αγίας Τραπέζης ή Θεία χάρις τοῦ Παναγίου Πνεύματος, ή τὰ ἀσθενή θεραπεύουσα καὶ τὰ ἐλλείποντα ἀναπληροῦσα, μὲ προεχείριζε εἰς τὸ μέγα τῆς 'Αρχιερατείας ἀξίωμα. Έν συνειδήσει ἡ ψυχή μου, έλευθέρα ἀπὸ κάθε γήϊνον δεσμόν, εἰσῆλθεν εἰς σφαῖραν έκστάσεως καὶ ἐκείθεν πρὸ τοῦ ἀύλου θρόνου τοῦ Θεοῦ γονυπετής ἀφ' ένὸς μὲν ηὐχαρίστει εὐγνώμων τὸν Θεὸν διὰ την άπειρον αὐτοῦ συγκατάβασιν πρὸς ἐμὲ τὸν ταπεινὸν δοῦλόν του, ἀφ' έτέρου δὲ ἔδιδε τὴν ὑπόσχεσιν πιστῆς ἐξυπηρετήσεως τῆς θείας ταύτης συγκαταβάσεως. 'Αλλὰ συνάμα έδέετο πρός Αὐτὸν ὑπὲρ εἰρήνης τοῦ σύμπαντος κόσμου, ὑπέρ τῶν 'Αγίων τοῦ Θεοῦ 'Εκκλησιῶν, ὑπέρ τῆς ἐν Χριστῷ ἡμῶν ἀδελφότητος καὶ ἐξαιρέτως ὑπὲρ τῆς Θεοσώστου 'Αρχιεπισχοπής 'Αμερικής Βορείου και Νοτίου, είς την άρχιερατικήν ύπηρεσίαν της όποίας μὲ ἐκάλεσεν ἡ Ἁγία ἡμῶν Έκκλησία.

Καὶ ἤδη εἰς τὴν ἱερὰν αὐτὴν διαχονίαν τεταγμένος, ὡς στρατηγὸς ἐν πολέμω κατοπτεύω τὸ ἔδαφος, ἀναμετρῶ τὰς

δυνάμεις τοῦ στρατοῦ καὶ ἐλπίζω εἰς τὴν νίκην.

Τὸ ἔδαφος εἰς τὸ ὁποῖον εἴμεθα εἶναι ξένον. Ἦλθομεν ἐδῶ ἀπὸ πολὸ μακράν, μὲ ἐλπίδας ταχείας ποθητῆς ἐπιστροφῆς. Αἱ ἐλπίδες μας διεψεύσθησαν καὶ ἡ διάψευσις αὕτη ἡ ὁποία διὰ μερικὰ ἄτομα εἶναι ἄπογοήτευσις, δι' ἄλλα καὶ διὰ τὸ σύνολον τῆς ὁμογενείας ἐδῶ, εἶναι εὐλογία ἀπὸ Θεοῦ.

Χωρὶς ἐφόδια, χωρὶς προμελετημένας προετοιμασίας, κατεκτήσαμεν ἔδαφος εἰς ἕν κοινωνικὸν περιβάλλον, τὸ ὁποῖον ἀποβλέπον μόνον εἰς τὴν ἱστορικὴν δόξαν τῆς φυλῆς μας, εἶχεν ἡθικὰς ἀπαιτήσεις μεγάλας ἀπὸ ἡμᾶς, διὰ νὰ ἀνταποκριθῶμεν δὲ πρὸς αὐτὰς μεγάλην κατεβάλλομεν προσπάθειαν ἀλλ' εἰς αὐτὸ ὀφείλομεν τὴν ἐπιτυχίαν μας ὡς σύνολον εἰς τὴν χώραν αὐτήν. Τὰ μικρὰ κλαδιὰ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ-φυλετικοῦ μας δένδρου, ἐμεγάλωσαν τάχιστα καὶ ἔγιναν κλῶνοι μεγάλοι, καὶ ἐγέμισαν φύλλα καὶ παρουσιάζεται τοῦτο φουντωμένον, καταπράσινον, ὡραῖον. 'Αλλ' ὡς ἦτο φυσικὸν καὶ οἱ ρίζες του συγχρόνως εἰσεχώρησαν βαθειὰ εἰς τὸ 'Αμερικανικὸν χῶμα καὶ μᾶς ἐστύλωσαν εἰς τὸ ἔδαφος αὐτό, ὥ-

στε πάσα έλπὶς μεταφυτεύσεώς μας εὶς τὸ ἱερὸν πάτριον Έλληνικὸν χῶμα καθίσταται σχεδὸν χίμαιρα.

Καὶ ἀφοῦ ἡ ζωή μας ἀπεκρυσταλλώθη ἐδῶ πλέον, δὲν μᾶς ἀπομένει ἄλλο τι παρά, ἐκτιμώντες τὸ μέγεθος τῆς πραγματικότητος αὐτῆς, νὰ καταβάλωμεν πᾶσαν προσπάθειαν ὅπως τοὐλάχιστον ζήσωμεν ἡμεῖς καὶ οἱ ἀπόγονοί μας ὡς ξενητευμένα τέκνα τῆς Ἑλλάδος εἰς τὴν ἀνὰ τὴν οἰκουμένην οἰκο-

γένειαν τῆς 'Ορθοδοξίας.

Ή συνολική μας ζωὴ πρέπει νὰ στηριχθῆ ὅσον ἀνθρωπίνως δυνατὸν εἰς τὴν λαμπρὰν αὐτὴν ἰδεολογίαν ἡ ἰδεολογία δὲ αὐτὴ εἶναι άγνή, ἄσπιλος ὡς ἀξίζει εἰς λαὸν εὐγενεστάτης καταγωγῆς ὡς ὁ Ἑλληνικός ἀγάπη μέχρι λατρείας πρὸς τὴν χώραν τὴν περικλείουσαν εἰς τὰ σπλάγχνα της τὰ ὀστᾶ τῶν πατέρων καὶ προγόνων μας, καὶ ὑποταγὴ καὶ προσκόλλησις μέχρι ἱεροῦ φανατισμοῦ εἰς τὴν 'Ορθόδοξον πΙ-

στιν καὶ Ἐκκλησίαν μας.

Διὰ τὴν ἐπιτυχῆ πραγμάτωσιν τῆς διπλῆς αὐτῆς ἱερᾶς ἱδεολογίας μας ἐχρειάζετο καὶ χρειάζεται ἐνότης ἀπόλυτος τῶν ἠθικῶν ἡμῶν δυνάμεων καὶ ἑνιαία κατεύθυνσις αὐτῶν πρὸς τὸν ἐπιδιωκόμενον σκοπόν. Ἡ ἐνότης αὕτη ἐκπροσωπεῖται διὰ τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, διὰ τῆς διοικήσεως τῆς ὁποίας δύνανται ἀμφότερα τὰ ἰδανικὰ αὐτὰ νὰ καλλιεργηθοῦν συστηματικῶς, ἄνευ διακοπῶν, δι᾽ ἀρχηγῶν ἀπολύτως ὑπευθύνων ἀπέναντι τῆς Ἡκκλησίας, τοῦ Ἦθνους καὶ τῆς ὑριογενείας, ἡ ὁποία ἐκδηλοῖ τὴν θέλησιν αὐτῆς καὶ ἐνασκεῖ ἔλεγχον ἀμέσως μὲν εἰς τὰς Γενικὰς αὐτῆς Συνελεύσεις, ἐμμεσως δὲ διὰ τῶν περὶ τὴν ὑπεύθυνον ᾿Αρχὴν Συμβουλίων, τοῦ Μικτοῦ, τοῦ ᾿Ανωτάτου Ἐκπαιδευτικοῦ, τοῦ Κεντρικοῦ τῆς Φιλοπτώχου κλπ., τὰ ὁποῖα καὶ προέρχονται ἐκ τῶν σπλάγχνων τῆς ὑριογενείας.

Ή ίδέα αὕτη κατέστη πραγματικότης καὶ ἕνεκα τῶν ὑαυμασίων ἀποτελεσμάτων της ἐντὸς μιᾶς ἑπταετίας ἐπεβλήϑη εἰς τὰς συνειδήσεις καὶ σκέψεις τῶν ὁμογενῶν καὶ ἔγινεν

ασπαστή ανευ επιφυλάξεων πλέον.

Περὶ τοῦ ὅτι ἡ ἰδέα αὕτη τοῦ ἐνιαίου τῆς ἐκκλησιαστικῆς διοικήσεως ἔγινεν ἀσπαστὴ ἄνευ ἐπιφυλάξεων ὑπὸ τῆς ὁμογενείας, μία ἀπὸ τὰς πολλὰς ἀποδείξεις, τρανωτάτη, ἀναμφισθήτητος, εἶναι ἡ ἄγνοια τὴν ὁποίαν ἀντέταξεν ἡ ὁμογένεια εἰς ἐπαναστατικὸν κίνημα, λαβὸν χώραν πρὸ πενταετίας ἐδῶ καὶ τὸ ὁποῖον μετὰ περιφρονήσεως παραδειγματικῆς ἠγνόησεν.

Διὰ τῆς ἑνιαίας χρηστῆς διοικήσεως τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς, τὴν ὁποίαν κατὰ τὸ ἑπταετὲς αὐτὸ διάστημα ἐξήσκησαν ὁ Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος μετὰ τοῦ βοηθοῦ αὐτοῦ 'Επισκόπου κ. κ. Καλλίστου, ἡ 'Ομογένεια εἶναι εἰς θέσιν μεθ' ὑπερηφανείας σήμερον φιλετικῆς καὶ ἐκκλησιαστικῆς ἱκανοποιήσεως νὰ ἐπιδεικνύη πρὸς τὴν Μητέρα 'Εκκλησίαν καὶ τὴν Πατρίδα 270 Κοινότητας, τῶν ὁποίων αἱ περισσότεραι ἔχουν ἰδιοκτήτους Ναούς, 450 Κοινοτικὰ Σχολεῖα, ἐκκλησιαστικὸν Περιοδικὸν καὶ Θεολογικὴν Σχολήν. Καὶ ὅλα αὐτὰ λειτουργοῦντα κανονικῶς, μὲ μίαν πνοήν, μὲ ἀρμονικὴν μεθοδικότητα καὶ μὲ ἱερὰν ἰδεολογικὴν κατεύθυνσιν.

'Αλλ' ή άλματική αύτη προοδευτική 'Οργάνωσίς μας ἔχει ἀνάγκην, ὅχι μόνον νὰ κραταιωθῆ, ἀλλὰ καὶ νὰ ἀνυψω-

θη ακόμη περισσότερον διά προσπαθείας ακαταβλήτου καί

πολυμερούς.

Είναι ἀνάγκη νὰ καταβληθῆ συντονωτέρα προσπάθεια, ίνα ή πίστις ριζώση εἰς τὰς καρδίας τῶν ὁμογενῶν καὶ ἀναγεννήση ήμᾶς καὶ βασιλεύση καὶ κυριαρχήση ἐπὶ τῶν ψυχῶν

ήμῶν ὁ Σωτὴο Χριστός.

Είναι ἀνάγκη, διὰ τὴν ἀπρόσκοπτον λειτουργίαν τῶν κοινοτικών ήμων μηχανών καὶ ἐνθάρρυνσιν των πιστών ἐν αὐταῖς ἐργατῶν, νὰ ὑπάρχη τακτική ἐπίσκεψις τῶν κοινοτήτων ύπὸ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀρχῆς. Εἶναι κυριολεκτικῶς ἄξιοι μεγάλου θαυμασμοῦ οἱ διοιχοῦντες τὰς χοινότητας, οἱ ὁποῖοι διαθέτουν καὶ χρόνον καὶ σκέψιν διὰ τὸ ἱερὸν αὐτὸ καθηκον, άλλ' εύρίσχονται άδιαλείπτως είς την ανάγχην της πατριχής καθοδηγήσεως είς τὸ ἔργον των.

Είναι έργον φρονήσεως καὶ δικαιοσύνης, ὅταν ζητῶμεν ἀπὸ τοὺς ἱερεῖς ἡμῶν καὶ τοὺς διδασκάλους τῶν κοινοτικῶν ήμων σχολείων εὐσυνείδητον ἐργασίαν, ἐξυπηρετικήν τῆς διπλης ίδεολογίας μας, νὰ ὑπάρχη ὁ φυσικὸς αὐτῶν προστάτης πλησίον των, όταν ή έργασία των αὐτή δὲν ἀμείβεται ὑλιχῶς ἢ ἡθιχῶς ἕνεχα πλημμελοῦς ἐχτιμήσεως αὐτῆς. Πρέπει νὰ ὑπάρχη στενωτέρα διηνεκής ἐκ τοῦ πλησίον ἐπαφή τούτων μετά της έχχλησιαστικής των Αρχής, ίνα τὰ έχ της ύπηρεσίας ἀπροσδοκήτως παρουσιαζόμενα έκάστοτε τρωτά ἐπουλώνται όσον τάχιστα, καθοδηγώνται οθτοι φιλοστόργως είς την ἐπιτέλεσιν τῆς ἱερᾶς αὐτῶν ἀποστολῆς, βραβεύωνται ἐξ άμέσου αντιλήψεως της έργασίας των ύπο των ανωτέρων αὐτῶν καὶ εὐοδοῦται ἐν δικαιοσύνη ἡ ἀπαραίτητος εἰς κάθε δριγάνωσιν πειθαρχία.

Είναι ανάγκη να παρακολουθήται ἐπισταμένως ἡ εὐλογημένη ἐργασία τῶν τμημάτων τῆς Φιλοπτώχου ᾿Αδελφότητος. ίνα μη ἐπιδράσεις, εὐγενεῖς μὲν ἀλλ' ἀλλότριοι τοῦ ἱεροῦ αὐτῶν σχοποῦ, ἐχτρέπουν τὰς προσπαθείας αὐτῶν ἀπὸ τῆς γενικής κατευθύνσεως τής έξυπηρετήσεως τής ίδεολογίας ήμῶν.

Είναι ἀνάγκη τὰ Σχολεῖα τῆς κατηχητικῆς ἐργασίας, όχι μόνον να καταστούν απαραίτητα και πολυτιμότατα μέλη τοῦ Κοινοτιχοῦ σώματος εἰς ἑχάστην Κοινότητα, ἀλλὰ καὶ νὰ πληροῦν δωρεὰν τὴν ἔλλειψιν σχολείων εἰς μικροπληθυσμούς όμογενῶν, ὅπου εἶναι δύσχολος ἡ πρόσληψις μισθω-

τοῦ διδασκάλου ή διδασκαλίσσης.

Είναι ἀνάγκη νὰ ἐνισχυθοῦν οἱ Ἱερατικοί μας Σύνδεσμοι καὶ νὰ καταστῆ τὸ θαυμαστὸν ἔργον των καὶ ἡ δρᾶσίς των όργανον θρησκευτικής αναδιώσεως είς πάσαν στιγμήν, καθ' ην αντίξοοι ὅροι ζωῆς ἀπειλοῦν τὰς Κοινότητας μὲ χίνδυνον άδιαφορίας θρησκευτικής. Κοινοί έσπερινοί ύπὸ πολυπληθοῦς ὁμάδος ἱερέων, μὲ ζωντανὰ κηρύγματα, μὲ θερμὰς πατριωτικάς ύποθήκας καὶ συστάσεις, σύγχρονοι διαλέξεις καὶ άλλαι προσπάθειαι είναι μέγιστον καὶ ἀναμφισβήτητον τονωτικόν, προληπτικόν τοιούτων έστω καὶ παροδικών κοινοτικῶν λειποψυχιῶν.

Είναι ἀνάγκη στενωτάτης, είλικοινοῦς ἐπαφῆς καὶ συνεργασίας τῆς Ἐκκλησίας ἡμῶν μὲ τοὺς Συνδέσμους Ἑλλήνων Έπιστημόνων καὶ τοὺς κατὰ τόπους μακράν ἀπὸ τοιούτους Συνδέσμους εύρισχομένους Έπιστήμονας. Έχ προσωπικής πείρας, ώς μέλος των κατά πάντα άξιολόγων Συνδέσμων Έλλήνων Ἐπιστημόνων Βοστώνης καὶ Νέας Ύόρκης, διαδηλῶ τὴν ἱερὰν ταύτην στιγμήν, ὅτι εἰς τοὺς Συνδέσμους τούτους ὑπάρχει πνευματικὸν κεφάλαιον πολυτιμότατον, φυλετικός θησαυρός ανεκτίμητος, τον όποιον ακόμη δέν γνωρίζει καλώς ή δμογένεια, ἐνῷ θὰ ἠδύνατο καὶ πρέπει νὰ καυχᾶται δι' αὐτόν δίδουσα δὲ ἡ 'Ομογένεια στοργικὰ τὸ χέρι της πρός τούς ἐπιστημονιχούς αὐτούς παράγοντας, θὰ ήδύνατο νὰ τοποθετήση πολλούς έξ αὐτῶν ὡς στύλους ἀρ-

ραγεῖς εἰς τὸ οἰκοδόμημα τῆς ἰδεολογίας αὐτῆς.

Μὲ τοιαύτην τῶν Ἑλλήνων ἐπιστημόνων ἀλληλεγγύην πρός την 'Αρχιεπισχοπην έν τη χώρα ταύτη, θὰ ηδυνάμεθα νά δημιουργήσωμεν μίαν άνωτέραν πνευματικήν, διανοητικήν καὶ ήθικήν ζωήν μεγάλης άξίας. Ἡ συνισταμένη δὲ ὅλων αὐτῶν τῶν δυνάμεων πρέπει νὰ εἶναι ἡ Θεολογικὴ Σχολή τοῦ Πάμφρετ, ή όποία προορίζεται νὰ ἐκτείνη τὴν δράσιν αὐτῆς εἰς χύχλον πολὺ μεγαλείτερον τῆς ἐκπαιδεύσεως τῶν Ἑλλήνων Ἱερέων τοῦ μέλλοντος ἐν ᾿Αμερικῆ.

 $\Pi$ ρὸς ἀρτιωτέραν ἐξυπηρέτησιν τῶν ἀναγχῶν αὐτῶν ἡ Αρχιεπισχοπή έχει σχοπὸν τὴν αὔξησιν τοῦ ἀριθμοῦ τῶν Έπισκόπων καὶ τὸν σκοπὸν αὐτὸν ἐφαρμόζουσα ἐν μέρει σήμερον, προέβη είς την χειροτονίαν έμου, ταύτην δε θά έπακολουθήσουν καὶ αἱ ἄλλαι, ἐνισχυομένης τῆς ἀντοχῆς τοῦ τα-

μείου αὐτῆς.

Θεωρηθείς έγω άξιος δια την διακονίαν ταύτην υπό τε τῆς Έχκλησίας καὶ τοῦ Λαοῦ καὶ ἀνυψωθείς εἰς τὸν Ἐπισκοπικόν βαθμόν, έγκαρδίως εύχαριστῶ τῆ Αὐτοῦ Παναγιότητι, τῷ Προκαθημένω τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, κυρίω μου, χυρίφ Βενιαμίν, καὶ τῆ Ἱερᾳ Συνόδφ τῶν σεπτῶν τοῦ Πατριαρχικοῦ Κλίματος Ίεραρχῶν, μεταξύ τῶν ὁποίων συγκαταριθμοῦνται ὅ τε Σεβασμιώτατος Αρχιεπίσκοπος κ. κ. Άθηναγόρας καὶ οἱ Ἐπίσκοποι, Σεβασμιώτατοι κ. κ. Κάλλιστος καὶ κ. κ. Μπογδάν.

Παρακαλώ τὸν ἐντιμότατον κ. Πρόξενον Βοστώνης νὰ διαδιβάση είς την σεβαστην Κυβέρνησιν της πατρίδος ήμων καὶ τὴν Α. Μ. τὸν Βασιλέα, τὴν ἔκφρασιν τῆς δαθυτάτης άφοσιώσεώς μου είς τὰ χελεύσματα τῆς μητρὸς ἡμῶν Έλ-

λάδος.

Διατρανῶ τὴν ἄπειρον ἐκτίμησίν μου πρὸς τὰ ἀξιότιμα μέλη τοῦ Μικτοῦ καὶ 'Ανωτάτου 'Εκπαιδευτικοῦ Συμβουλίου καὶ τῶν λοιπῶν Συμβουλίων τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς, ὡς ἐκπροσώπων τῆς ὅλης 'Ομογενείας ἡμῶν.

Έκτείνω τὸ χέρι μου δι' ἐγκάρδιον χειραψίαν πρὸς τὸν ύγια Έλληνικὸν Τύπον ἐν τῆ Χώρα ταύτη καὶ συνιστῶ τὴν όλόθερμον ύποστήριξιν έκ μέρους της όμογενείας μας πρός τὸν ἀχαταμάχητον αὐτὸν ἀγωνιστὴν ἐπὶ τῶν ἐπάλξεων τῆς Έλληνορθοδόξου ήμῶν ὑποστάσεως ἐν τῆ ξένη.

'Αναμιμνήσχομαι μετὰ υίϊχοῦ σεβασμοῦ τὸν προκάτοχόν μου Έπίσκοπον Βοστώνης κ. κ. Ίωακείμ, νῦν γεραρὸν Μη-

τροπολίτην Δημητριάδος.

Έναγκαλίζομαι στοργικώς δλόκληρον τὸν εὐλαδῆ καὶ εὐπειθή Κλήφον τής 'Αρχιεπισχοπής και έξαιρετικώς τους έξ αὐτοῦ ἀμέσους συνεργάτας μας ἐν τῆ περιφερεία Βοστώνης καὶ Νέας 'Αγγλίας καὶ τὸν διδασκαλικὸν κόσμον μας, δεβαιών αμφοτέρους, ότι τὸ πρώτιστον μέλημα μου θα είναι ή ύπὸ τῆς δμογενείας ἀχριβής ἀναγνώρισις τῶν πολυτίμων αὐτῶν ὑπηρεσιῶν.

Χαιρετίζω εὐγνωμόνως τὰς τρεῖς Κοινότητας, εἰς τὰς ὁποίας ύπηρέτησα ως Ίερατ. Προϊστάμενος, 'Αγίου Φραγκίσπου, Χαίβερχιλλ παὶ Βοστώνης παὶ τὰ Διοιπ. Συμβούλια αὐτῶν, μεθ' ὧν συνειργάσθην καὶ τούς συναδέλφους μου αίδ. κ. Κων. Τσαπραλήν καὶ παν. κ. Χρήστον Νανόπουλον, μεθ' ων συνειργάσθην τόσον άρμονικά, ως καὶ τὸν λαμπρὸν συνεργάτην μου κ. Χρηστον Μακρυγιάννην, διδάσκαλον.

Πάντας τούτους εὐχαριστῶ διὰ τὴν εἰλικρινῆ βοήθειαν, ην μου παρέσχον κατά τὸ δωδεκαετές διάστημα της ἐν 'Α-

μερική έφημερίας μου.

Καὶ ἐν τέλει, ἀσπάζομαι καὶ εὐλογῶ δλόκληρον τὴν Όμογένειαν, της όποίας θεωρώ έμαυτὸν τόσον ώς ύπηρέτην, δσον καὶ ώς πνευματικὸν ἀρχηγόν.

'Αρχιμ. Κωνότ. Χ΄' 'Αντ. Σταθεροῦ,
'Ίερατ. Ηρουιότ. τῆς Κοινότητος
Mason City, Iowa

#### ΠΕΡΙ ΓΑΜΟΥ ΚΑΙ ΣΥΝΑΦΩΝ ΤΙΝΩΝ ΖΗΤΗΜΑΤΩΝ

Είς την ποιμαντικήν ζωήν τοῦ Ἱερέως εἰς την χώραν ταύτην, λόγφ τῶν ἐξαιρετικῶν συνθηκῶν, ὑπὸ τὰς ὁποίας Εωμεν, παρουσιάζονται διάφορα περίπλοκα ζητήματα, περί τῶν ὁποίων οἱ μὲν λαϊχοί, μὴ ἔχοντες σαφῆ καὶ πολλάχις καμμίαν ἔννοιαν τῶν ἀπαιτήσεων τῶν Ἱερῶν Κανόνων, τοῦ δόγματος, καὶ τῶν διατάξεων τῆς Ἐκκλησίας, ἐπιβάλλονται εἰς τοὺς Ἱερεῖς, τοὺς πιέζουν, προκαλοῦν ἀνωμαλίας κλπ. Ἱερεῖς δέ τινες εἴτε χάριν τῆς ἡσυχίας τῆς παροικίας ἡ καὶ ἐξ άγνοίας ὑποχωροῦν εἰς ἀντιορθοδόξους ἀπαιτήσεις. Πολλάχις δὲ ὑποχωροῦν καὶ διότι εὐρίσκονται πρὸ προηγουμένου, τὸ ὁποῖον ἄλλος ἐφήρμοσε πάντως χωρίς νὰ είναι καταλλήλως έξουσιοδοτημένος. Ύπάρχουν πάλιν μερικαί περιπτώσεις ὅπου φαίνεται νὰ ὑπάρχη κἄποια ἀναλογία μεταξὺ τῆς ἀπαιτήσεως τῶν πιστῶν καὶ πράξεώς τινος τῆς Ἐκκλησίας, εἰς τὴν ὁποίαν στηριζόμενοι οἱ πιστοὶ προβάλλουν τὰς απαιτήσεις των.

Τὰ τοιαῦτα ζητήματα πηγάζουν κυρίως ἀπὸ τὰς σχέσεις τοῦ οἰκογενειακοῦ 6ίου καὶ εἶναι συνέπειαι τῶν ἐν αὐτῷ ἀνορθοδόξων πράξεων, δι' αὐτὸ θὰ διατρίψωμεν ὀλίγον εἰς τὰ ζητήματα τοῦ Γάμου καὶ τῶν ἀνωμαλιῶν ποὺ παρουσιάζονται εἰς αὐτόν.

#### ΓΑΜΟΣ

Τί είναι γάμος;

Γάμος είναι Μυστήφιον μὲ τὸ ὁποῖον ἡ Θεία Χάρις κάμνει Νό μι μο ν καὶ 'Α γ ί α ν τὴν ἕνωσιν ἀνδοὸς
καὶ γυναικὸς διὰ νὰ δημιουργηθῆ οἰκογένεια καὶ νὰ 6οηθῆ
ὁ ἕνας τὸν ἄλλον. Είναι ἡ ἀρχὴ καὶ ἡ 6άσις καὶ τὸ θεμέλιον τῆς οἰκογενείας, τῆς Κοινωνίας ταύτης, μέσα εἰς τὴν
ὁποίαν γονιμοποιοῦνται καὶ ἀναπτύσσονται τὰ εὐγενέστερα
αἰσθήματα καὶ ἰδεώδη τῆς ἀνθρωπότητος.

Κατὰ δὲ τὸν νομικὸν δρισμὸν τοῦ Ρωμαϊκοῦ Δικαίου «Γάμος είναι ἀνδρὸς καὶ γυναικὸς συνάφεια, καὶ συγκλήρωσις τοῦ βίου παντός, θείου τε καὶ ἀνθρωπίνου δικαίου κοινωνία».

Ποῖον τὸ ἐλατήριον τοῦ γάμου;

Ή ἀνάγκη τῆς διαιωνίσεως τοῦ ἀνθρωπίνου γένους μέχρι τοῦ χρονικοῦ δρίου τὸ ὁποῖον ἔθετο ὁ Θεὸς ἐν τῆ ἰδίᾳ Αὐτοῦ ἔξουσίᾳ, τὸ ἔνστικτον τῆς ἀθανασίας, τὴν ὁποίαν ὁ ἄνθρωπος ἐπίζητεῖ ὅχι μόνον ὡς μεταφυσικὴν κατάστασιν ἀλλὰ καὶ ὡς ἐπιδίωσιν τοῦ ὀνόματός του καὶ τῶν ἔργων του. Ζητεῖ δὲ ὁ ἄνθρωπος διὰ τοῦ γάμου νὰ ἐπίζήση μετ' αὐτὸν τὸ ὄνομά του ὡς μία ἀνάμνησις ἡθικῶν ἀρχῶν καὶ πράξεών του ἐν τῷ προσώπω τῶν τέκνων του.

#### Ο ΓΑΜΟΣ ΜΥΣΤΗΡΙΟΝ

'Απὸ ποῦ ἔχει τὴν ἀρχήν του ὁ Γάμος;

Έφ' ὅσον ἔγκειται εἰς τὴν φύσιν τῶν ἀνθρώπων, εἶναι προφανές, ὅτι ἔχει τὴν ἀρχήν του εἰς αὐτὴν τὴν δημιουργίαν τοῦ ἀνθρώπου. Σαφέστερον μᾶς διδάσκει τοῦτο ἡ 'Αγία Γραφή, ἡ ὁποία ἐξυψώνει τὴν ἰδέαν τοῦ γάμου καὶ ἀπὸ ἀπλῆν σαρκικὴν συνάφειαν, ἡ ὁποία εἶναι κοινὴ εἰς ὅλην τὴν ὀργανικὴν φύσιν, τὸν ἀναβιβάζει εἰς τὴν τάξιν μυστηρίου ἤτοι ἰδιαιτέρας ἐνεργείας τοῦ Θεοῦ κατὰ τὴν τέλεσιν αὐτοῦ.

Μὲ τὸν γάμον Αὐτὸς ὁ Θεὸς ἑνώνει τοὺς συζευγνυμένους καὶ «οὐκέτι εἰσὶ δύο, ἀλλὰ σὰςξ μία» (Ματθ. ΙΘ΄ 6) ἡ ὁποία ἐπιδιώκει τὴν σωτηρίαν της καὶ τὴν πραγματοποιεὶ διὰ τῆς τεκνογονίας, ἐὰν μείνωσιν ἐν πίστει καὶ ἀγάπη καὶ ἀγιασμῶ μετὰ σωφροσύνης». (Ι Τιμ. Β΄ 15).

Τὸ ὅτι μετὰ τὸ μυστήριον τοῦ γάμου οἱ σύζυγοι ἐνώνονται πραγματιχῶς καὶ ἀδιάρρηκτα, καὶ ὅχι κατὰ θεωρίαν, ἄποδεικνύεται ἀπὸ αὐτὰ τὰ πράγματα. Γάμοι συναφθέντες διὰ τοῦ μυστηρίου εἶναι ἀδιάλυτοι, σπανιώτατον δὲ καὶ σχεδὸν ἄγνωστον εἶναι τὸ διαζύγιον καὶ ἡ δυσαρμονία ἐκεῖ ὅπου τοῦτο λαμβάνει χώραν, ἐνῷ ὅπου ὁ γάμος εἶναι ἀπλοῦν κοινωνικὸν συμβόλαιον γραπτὸν ἢ ἄγραφον ἡ οἰκογένεια εἶναι χωρὶς συνοχήν, ἡ διάλυσίς της εὐκολωτάτη καὶ αἰ προστριβαὶ μέσα εἰς αὐτὴν συχγόταται.

'Αλλά ὅπου ὁ γάμος εἶναι εὐδιάλυτος καὶ ἡ οἰκογένεια ἀσταθής, δὲν δίδεται ὁ ἀπαιτούμενος καιρὸς διὰ τὴν ἀρμόζουσαν χριστιανικὴν καὶ ἠθικὴν διαπαιδαγώγησιν τῶν γόνων, καὶ ἐπέρχεται ἡ ἠθικὴ χαλάρωσις, μετ' αὐτὴν δὲ ἡ ἀναισθησία καὶ ἡ σκληρότης εἰς τὰς ἀνάγκας καὶ τὰς δυσκολίας τοῦ ἄλλου, ἡ ἀδιαφορία διὰ τὰς στερήσεις του, καὶ ἡ ἐπαύξησις τῆς κακοδαιμονίας ἐν τῆ κοινωνία.

#### ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΓΑΜΟΣ

'Η Έκκλησία τοῦ Χριστοῦ στοχαζομένη τοῦ ὕψους τοῦ γάμου ἔδωκεν ἰδιάζουσαν προσοχὴν εἰς αὐτὸν καὶ καθώρισε μὲ μεγάλην λεπτομέρειαν τὰ κατ' αὐτόν.

α΄.) Σύμφωνα μὲ τὸν 'Απόστολον Παϊλον ποὺ λέγει: «πάντα εἰς δόξαν Θεοῦ ποιεῖτε» (Ι Κορινθ. 1. 32) ὡς σκοπὸν τοῦ γάμου δὲν ἔθεσε τὴν ἀπλῆν σαρκικὴν συνάφειαν τῶν δύο φύλων, ὅπως κάμνουν πολλοὶ νεώτεροι, ποὺ ἀκριδῶς εἰς τοῦτο κυρίως ἀποδλέποντες ἀποφεύγουν τὰς λοιπὰς συνεπείας τοῦ γάμου καὶ ἰδίως τὴν τεκνογονίαν, ἀλλὰ τὴν δοήθειαν τῶν συζύγων πρὸς ἀλλήλους εἰς τὴν ἡθικὴν ἀλλήλων τελειοποίησιν «ἔπλασεν ὁ Θεὸς αὐτῷ 6οηθὸν» τὴν ἐν κοινῷ ἀγῶνι ἐπίτευξιν τῆς οὐρανίου βασιλείας, τὴν διὰ τῆς τεκνογονίας καὶ χριστιανικῆς τῶν τέκνων ἀνατροφῆς ἐξευγένισιν τῆς κοινωνίας. "Όσον περισσοτέρους χρηστοὺς πολίτας παραδίδει τις εἰς τὴν κοινωνίαν ἔστω καὶ πτωχούς, ἀλλὰ ἐντίμους καὶ φιλοτίμους, τόσον μεγαλυτέρας εὐεργεσίας προσφέρει εἰς τὴν ἀνθρωπότητα.

6'.) Ἐπειδὴ κατὰ τὰ λόγια τοῦ αὐτοῦ ᾿Αποστόλου (Ι Κορινθ. ιε΄ 34) «φθείρουσιν ἤθη χρηστὰ ὁμιλίαι κακαί», ἡ Ἐκκλησία διέταξεν οἱ νυμφευόμενοι νὰ πράττουν τοῦτο «μόνον ἐν Κυρίφ» (Ι Κορινθ. ζ΄ 39), ἤτοι νὰ νυμφεύωνται

μόνον μὲ τέχνα τῆς Ἐκκλησίας μας.

'Ο λόγος εἶναι προφανής. α') Τὸ 'Ορθόδοξον μέλος ποὺ νυμφεύεται μὲ ἄτομον ποὺ δὲν ἀνήκει εἰς τὴν 'Ορθοδοξίαν διατρέχει τὸν κίνδυνον νὰ παραπλανηθῆ ἀπὸ τὴν ἀλήθειαν ἢ χαριζόμενον εἰς τὸ ξένον τοῦτο μέλος νὰ παραμελήση πολλὰς ἢ ὀλίγας διατάξεις καὶ ἡθικὰς καὶ κοινωνικὰς ἀρχὰς τῆς 'Εκκλησίας του. 6'.) Τὰ ἐκ τοῦ γάμου τούτου γεννώμενα τέκνα, ἀν ὅχι ἀδύνατον, πάντως εἶναι δυσχερέστατον νὰ ἀνατραφοῦν κατὰ τὰς ἀπαιτήσεις τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας.

Ύπάρχουν ὅμως περιπτώσεις κατὰ τὰς ὁποίας ὁ μικτὸς γάμος εἶναι ἀναπόφευκτος, λόγφ δὲ ἐξωτερικῶν συνθηκῶν,

ή διὰ τοῦ πολιτικοῦ νόμου παρουσιάζεται πρὸ τῆς Ἐκκλησίας ὡς γεγονὸς τετελεσμένον. Εἰς τὰς περιστάσεις αὐτὰς τί γένεται;

Ή Έκκλησία οὐδέποτε ἀντιστρατεύεται εἰς τοὺς νόμους τῆς Πολιτείας ἐπειδὴ δὲ ἐπίζητεῖ μὲ κάθε τρόπον νὰ ἐξα-

σφαλίση τὴν σωτηρίαν πάντων τῶν ἀνθρώπων, ἐξοικονομεῖ τὰ πράγματα, ὅπου είναι δυνατὸν νὰ ἐξοικονομηθοῦν.

Καὶ ἄν μὲν πρόκειται περὶ γάμου ποὺ συνήφθη μεταξὖ 'Ορθοδόξου Χριστιανοῦ καὶ προσώπου ἀβαπτίστου ἀρνεῖται διαρρήδην νὰ ἀναγνωρίση καὶ εὐλογήση αὐτὸν μέχρι ὅτου τὸ ἀβάπτιστον μέλος βαπτισθῆ, ὁπότε εὐλογεῖ τὸν γάμον των

διά τοῦ θείου μυστηρίου.

"Όταν διως πρόκηται δι' αίρετικον ή σχισματικον τοῦ δποίου τὸ βάπτισμα ἀναγνωρίζεται κατ' οἰκονομίαν ὑπὸ τῆς Έχχλησίας καὶ ὅταν προσέλθη εἰς τὴν 'Ορθοδοξίαν γίνεται δεκτός μόνον διὰ τοῦ 'Αγίου Χρίσματος, τότε α') συνιστῷ είς τὸν 'Ορθόδοξον τὸν νυμφευόμενον τοιαύτην αίρετικήν, η τανάπαλιν, να προσπαθήση με χριστιανικήν πραότητα καί ύπομονήν να την καταπείση να προσέλθη είς την 'Ορθοδοξίαν, 6') Καὶ τούτου ὄντος άδυνάτου νὰ τηρηθή ή οὐσία καὶ ὁ σκοπὸς τοῦ 'Ορθοδόξου γάμου ἤτοι 1ον) Νὰ δοθῖ έγγραφος υπόσχεσις παρά τοῦ έτεροδόξου, ὅτι θὰ σεβασθῆ τελείως την θοησκείαν και τάς πεποιθήσεις τοῦ 'Ορθοδόξου, καὶ οὐδέποτε θὰ ἐπέμθη εἰς τὴν ἐξάσκησιν τῶν θρησκευτικών αὐτοῦ καθηκόντων. 20ν) Νὰ δοθῆ ἔγγραφος ἐπίσης υπόσχεσις ότι τὰ ἐκ τοῦ γάμου αὐτῶν γεννηθησόμενα τέχνα θὰ βαπτισθοῦν μόνον εἰς τὴν 'Ορθόδοξον Έκκλησίαν καὶ θὰ ἀνατραφοῦν σύμφωνα μὲ τὸ δόγμα καὶ τὰς διδασκαλίας Αὐτῆς. 3ον) Ύστερα ἀπὸ τὰς ὑποσχέσεις αὐτὰς νὰ τελεσθή τὸ μυστήριον τοῦ γάμου κατὰ τὰς διατυπώσεις και απαιτήσεις τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας' διότι χωρίς τὴν τέλεσιν τοῦ μυστηρίου, ὅσαι ἀλλαι προϋποθέσεις καὶ αν ὑπάρχουν, δεν δύναται νὰ νοηθῆ ὁ γάμος ὡς ὑφιστάμενος ἐν τῆ Ἐκκλησία.

Οἴκοθεν ἐννοεῖται ὅτι μεθ' ὅλας αὐτὰς τὰς διατυπώσεις τὸ ἑτερόδοξον μέλος δὲν ἀποκτῷ κανὲν δικαίωμα μέσα εἰς τὴν 'Ορθοδοξίαν καὶ ἑπομένως δὲν δικαιοῦται τῶν μυστηρίων τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας: διότι ὁ τελεσθεὶς γάμος ἔγινε ἔχι δι' αὐτό, ἀλλὰ διὰ τὸν άγιασμὸν τοῦ 'Ορθοδόξου τὸ ἑτερόδοξον «ἡγίασται», κατὰ τὴν φράσιν τοῦ 'Αποστόλου, μόνον κατὰ τὸ ὅτι θ' ἀξιωθῆ νὰ γεννήση καὶ ἀναθρέψη νίοὺς καὶ θυγατέρας διὰ τὴν 'Ορθόδοξον 'Εκκλησίαν.

Ταῦτα λέγομεν πρὸς διαφώτισιν ἐχείνων ποὺ ἀπαιτοῦν νὰ χοινωνοῦν τῶν ἀχράντων μυστηρίων αἱ ἑτερόδοξοι σύζυγο΄ των, καὶ τῶν ἱερέων ποὺ κοινωνοῦν τὰς τοιαύτας γυναῖτας ἢτοὶς καινώνοῦν τὰς τοιαύτας γυναῖτας ἢτοὶς καινώνοῦν τὰς τοιαύτας γυναῖτας ἢτοὶς καινώνους ἦτοὶς καινώνους ἔχεις καινώνους ἤτοὶς καινώνους καινώνους ἤτοὶς καινώνους καινών

κας ή τούς τοιούτους ἄνδρας.

## ΠΟΛΙΤΙΚΌΣ ΓΑΜΌΣ — ΜΥΣΤΗΡΙΑ ΕΤΕΡΟΔΌΞΩΝ ΚΛΗΡΙΚΩΝ

Μεριχοὶ 'Ορθόδοξοι συνάπτοντες γάμους μιχτοὺς ἀποφεύγουν τὰς διατυπώσεις ποὺ ἀπαιτεῖ ἡ 'Ορθόδοξος 'Εχλησία διὰ λόγους τοὺς ὁποίους αὐτοὶ γνωρίζουν, καὶ ἢ καταφεύγουν εἰς τὸν πολιτιχὸν γάμον, ἢ διὰ νὰ καθησυχάσουν κάπως τὴν συνείδησίν των καταφεύγουν διὰ τὴν τέλεσιν τοῦ γάμου εἰς τοὺς κληριχοὺς τοῦ θρησκεύματος τοῦ έτεροδόξου μέλους ἢ εἰς τινα ἐλευθεριάζοντα διαμαρτυρόμενον κληριχόν. Περὶ τούτων ἔχομεν νὰ παρατηρήσωμεν τὰ ἑξῆς:

Κάθε Μυστήριον που γίνεται έξω ἀπό τὴν 'Ορθόδοξον 'Εχχλησίαν είναι ἀνύπαρχτον καὶ ἀνενέργητον δι' αὐτήν. 'Επομένως κατ' οὐδένα τρόπον καὶ δι' οὐδένα λόγον δύναται ὁ 'Ορθόδοξος Χριστιανὸς νὰ καταφύγη διὰ τὰς θρησκευτικάς του ἀνάγκας εἰς ξένην 'Εκκλησίαν, παρὰ μόνον εἰς τὴν 'Ορθόδοξον. "Οπου δὲν ὑπάρχει 'Ορθόδοξος 'Ιερεὺς καὶ ὁ Χριστιανὸς εὐρίσκεται εἰς ἀπόλυτον ἀνάγκην δέον νὰ ἐξοιχονομήση μόνος του τὰ καθ' ἑαυτόν, διὰ μὲν τὴν εὐλογίαν τοῦ γάμου του ἀναμένων τὴν κατάλληλον περίστασιν,

καθ' ἥν θὰ εἰλογηθῆ ὑ π ὸ τῆς Ἐ κ κ λ η σίας

Ή 'Ορθόδοξος 'Εχκλησία τότε μόνον ἀναγνωρίζει μερικά ἀπὸ τὰ μυστήρια τῶν ἐτεροδόξων, καὶ αὐτὰ κατ' οἰκονομίαν, ὅπως τὸ βάπτισμα, ὅταν ἔγιναν εἰς ὁπαδοὺς τοῦ δόγματός των, οἱ ὁποῖοι μετὰ τὴν τέλεσιν τοῦ μυστηρίου προσέρχονται εἰς τὴν 'Ορθοδοξίαν. Καὶ τοῦτο μόνον, ἄν τὰ μυστήρια αὐτὰ ἔγιναν ὑπὸ τὸ πνεῦμα καὶ τὴν ἔννοιαν, ὑπὸ τὴν ὁποίαν ἐννοεῖ αὐτὰ ἡ 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία. "Όταν ὅμως τὰ μυστήρια ταῦτα γίνωνται ἐπὶ 'Ορθοδόξων Χριστιανῶν ποὺ παραμένουν εἰς τὴν 'Ορθοδοξίαν, πρὸς καταφρόνησιν ἢ ἄγνοιαν τῶν κανόνων καὶ τῶν λειτουργῶν αὐτῆς, οὐδέποτε τὰ ἀναγνωρίζει, καὶ δέον νὰ ἐπαναληφος ἐξει πος δίσος τος και αναλη φθοῦν.

Έπομένως γάμος 'Ο ρθοδόξου γενόμενος ὑπὸ ἐτεροδόξου κληρικοῦ είναι ἀνύπαρκτος καὶ ἐξισοῦται πρὸς τὸν πο-

λιτικόν.

'Αλλὰ πολιτικός γάμος διὰ τὴν 'Ορθόδοξον 'Εκκλησίαν καὶ τὸν 'Ορθόδοξον Χριστιανὸν δὲν ὑπάρχει, καὶ ἄν ἀκόμη ἡ Πολιτεία ποὺ τὸν ἀναγνωρίζει είναι 'Ορθόδοξος, ὅπως συμβαίνει εἰς τὴν Ρουμανίαν.

Μολονότι δὲ δὲν ἠμπορεῖ ὁ πολιτικὸς γάμος νὰ ὀνομασθῆ παλλακεία, διότι ἀναγνωρίζεται ὑπὸ τῆς πολιτείας ὡς νομίμως ὑφιστάμενος καὶ συνεπάγεται ὅλα τὰ δικαιώματα καὶ ὅλας τὰς ὑποχρεώσεις τοῦ γάμου, νομικάς τε καὶ κοινωνικάς, εἰς τὴν ἐκκλησιαστικὴν ζωὴν ἐξισοῦται μὲ τὴν παλλακείαν, καὶ συνεπάγεται διὰ τὸν Χριστιανόν, ποὺ τὸν συνάπτει χωρὶς νὰ ἐπισυνάψη καὶ τὴν τέλεσιν τοῦ μυστηρίου, τὰ αὐτὰ ἐπιτίμια μὲ αὐτήν.

Τί εἶναι παλλακή; Κατὰ τὸν ὁρισμὸν τοῦ ἱεροῦ Φωτίου (Νομικὸν τίτλος 13ος, κεφάλ. 5ον). Παλλακὴ εἶναι γυνὴ μὲ τὴν ὁποίαν συγκατοικεῖ τις κάμνων ἐπίσημον τούτου δήλωσιν ὥστε νὰ φαίνεται σύζυγός του. Καὶ εἰς τὸν πολιτικὸν γάμον τί γίνεται; Μία ἐπίσημος δήλωσις ἀπέναντι τῶν πολιτικῶν ἀρχῶν ὅτι οἱ συζευγνύμενοι θὰ ἀποτελέσουν συζυγίαν. Ἡ διαφορὰ ἔγκειται μόνον εἰς τὴν ἀλλαγὴν τοῦ ὀνόματος καὶ τὰς νομικὰς συνεπείας, ὅχι ὅμως καὶ εἰς τὴν οὐσίαν, ἡ ὁποία εἶναι ἡ ἔλλειψις τοῦ μυστηρίου εἰς ἀμφοτέρας τὰς περιπτώσεις.

Ποῖαι αἱ ἐχχλησιαστιχαὶ συνέπειαι τῆς τοιαύτης ἀνευ-

λογήτου συμδιώσεως ἀνδρὸς καὶ γυναικός;

'Ο "Αγιος Νικηφόρος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλες, λέγει εἰς τὸν 33ον κανόνα του: «'Εὰν κανεὶς ἔχη παλ»λακ. δα καὶ δὲν θέλη νὰ χωρισθῆ ἀπὸ αὐτὴν οὕτε νὰ εὐλο»γηθῆ, οἱ 'Ιερεῖς πρέπει νὰ μὴ δέχωνται μήτε τὰς προσφο»ράς του μήτε τὰς λειτουργίας του διότι μὲ τὰ ἔργα του »ὑβρίζει τοὺς νόμους καὶ κανόνος τῆς 'Εκκλησίας.» "Αλλος δὲ τῆς Πατριαρχικῆς Αὐλῆς, Πέτρος ὁ Χαρτοφύλαξ καὶ Διάκονος τῆς Μεγάλης 'Εκκλησίας εἰς τὴν 5ην ἀπόκρισίν του λέγει: «ὅτι δὲν πρέπει νὰ γίνωνται δεκτὰ ἀπὸ τὴν οἰκί»αν ἐκείνου ποὺ ἔχει γυναῖκα ἀνευλόγητον οὕτε προσφορά, »οὕτε κηρίον, οὕτε ἔλαιον, οὕτε θυμίαμα.»

Εἰς τὴν τιμωρίαν καὶ διόρθωσιν τῶν ἁμαρτωλῶν, τὴν Ἑκκλησίαν ἀντιπροσωπεύουν οἱ Πνευματικοί, οἱ ὁποῖοι ἐπιβάλλουν εἰς αὐτοὺς ἐπιτίμια εἴτε ὅταν μόνοι των ἐξομολογοῦνται τὰς ἁμαρτίας των, εἴτε ὅταν βλέπουν νὰ ἀμαρτάνουν δημοσία καὶ νὰ γίνωνται σκάνδαλον εἰς τοὺς ἄλλους. Εἴναι καθῆκον τῶν Ἱερέων νὰ μετέρχωνται ὅλα τὰ κανονικὰ μέσα, καὶ τὰ ἐπιτίμια, διὰ νὰ καταχυρώσουν εἰς τὸ κεφάλαιον τοῦτο τὸ κῦρος τῆς Ἐκκλησίας, τὴν ἀγιότητα τοῦ Μυστηρίου καὶ τὴν ἐπιβολὴν τῆς 'Ορθοδόξου διδασκαλίας.

(Συνέχεια εἰς τὴν 15ην σελίδα)

#### ΑΡΘΡΟΠΑΡΑΓΡΑΦΟΙ

#### ΑΠΟ ΤΟΝ ΛΟΓΟΝ ΕΝΟΣ ΠΡΩΘΥΠΟΥΡΓΟΥ

ΗΣΑΝ ἐπιγραμματικώταται αἱ δηλώσεις τοῦ Πρωθυπουργού τῆς Οὐγγαρίας Ἐξοχωτάτου κ. Μπέλα. Καὶ πρέπει μίαν ἀκόμη φοράν νὰ τονισθοῦν καὶ ἀπὸ τῆς στήλης ταύτης αἱ ἔξοχοι συστάσεις τὰς ὁποίας ἔκαμεν ὁ ἀρχηγὸς αὐτὸς τῆς Οὐγγαρίας τὴν προπαρελθοῦσαν έβδομάδα πρό έξήκοντα-πέντε χιλιάδων διανοουμένων άκροατών εν Βουδαπέστη. «Μόνον διά καθαράς οἰκογενειακής ζωής, είπε, θὰ ἀποφευχθή ὁ κίνδυνος ἀπὸ τοῦ νὰ ἐπιτίθενται κατ' ἄλλήλων οἱ ἄνθρωποι ὡς ἀγέλη πειναλέων λύκων. Ἐπειδή, προσέθεσεν, ή σημερινή κοινωνία στερείται πραγματικής οἰκογενειακής ζωής, καθώς ἐπίσης στερείται καὶ πραγματικοῦ χριστιανικοῦ πνεύματος, διὰ τοῦτο ὁ κόσμος ὁλόκληρος κλονίζεται και κινδυνεύει σήμερον νὰ πέση πτώσιν μεγάλην». Πράγματι! 'Οφείλομεν ὅλοι, σύμφωνα μὲ τὸ μέτρον τῶν δυνάμεών μας νὰ προσπαθήσωμεν ώστε νὰ ἀποκατασταθή ή οἰκογένεια καὶ ή οἰκογενειακή ζωή εἰς τὸ σημείον ἐκείνο εἰς τὸ ὁποίον τὴν θέλει ὁ Χριστός. Ἐὰν ἀνυψωθή ή θέσις τής οἰκογενείας καὶ ἔχη ὡς βάσιν αὐτῆς τὸ Ἱερὸν Εὐαγγέλιον, τότε θὰ ἀποφευχθῆ κάθε σοβαρός κίνδυνος τοῦ νὰ ἐπιτίθενται κατ' ἀλλήλων οί ἄνθρωποι «ώς ἀγέλη πειναλέων λύκων».

#### — ❖ — ΑΠΟ ΤΗΝ ΟΥΤΡΕΧΤΗΝ ΤΗΣ ΟΛΛΑΝΔΙΑΣ

ΛΙ 'Αμερικανοὶ 'Αντιπρόσωποι οἱ ὁποῖοι παρευρέθησαν είς τὴν Προκαταρκτικὴν συνεδρίαν τῆς Οὐτρέχτης ή όποία ὥρισε τὸ σχεδιάγραμμα τοῦ ἐν τῷ μέλλοντι Διεθνούς Συνεδρίου τῶν Ἐκκλησιῶν καὶ οἱ ὁποῖοι ἐπέστρεψαν τελευταίως, ἔκαμον τὴν προπαρελθοῦσαν έβδομάδα ἔκθεσιν τῆς ἐργασίας των καὶ προέβησαν εἰς πολύ ένθαρρυντικάς δηλώσεις, τὰς ὁποίας μετὰ προσοχῆς παρηκολούθησε συντάκτης τοῦ περιοδικοῦ μας. Μεταξύ άλων ἐτόνισαν οἱ διάσημοι ἀντιπρόσωποι ὅτι ὁ κόσμος εν Εὐρώπη ἤρχισεν ἡμέρα τῆ ἡμέρα νὰ κατανοή ότι ὀφείλει μόνον γύρω ἀπὸ τὴν Ἐκκλησίαν νὰ συγκεντρωθή ἐὰν θέλη νὰ ἀποφύγη τοὺς πολέμους, τὰς ἔριδας καὶ τὰς διχοστασίας. Βεβαίως δὲν εἶνε νέα ἡ θεωρία αὐτή, ἡ ὁποία ἐξαγγέλλεται. "Ολοι σχεδὸν τὴν γνωρίζουν και τὴν παραδέχονται σήμερον. 'Αλλ' ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον παραβλέπεται εἶνε ὅτι δὲν εὑρίσκεται ὁ τρόπος νὰ καταστή ή θεωρία αὐτή ἐφαρμοστή γενικῶς. Ένῷ τὰ ἄτομα ὅλα σχεδὸν καταδικάζουν τὰς διχοστασίας καὶ τὰ ἐθνικὰ μίση, ἐνῷ φρίττουν πρὸ τῶν ἀποτελεσμάτων τοῦ πολέμου, ἐν τούτοις ὁμαδικῶς δὲν δύνανται νὰ φανοῦν σύμφωνοι πρὸς τὰς πεποιθήσεις των. "Ολοι καταδικάζουν τούς πολέμους, άλλά καὶ ὅλοι ἐνθουσιούν μόλις ἀκούσουν τοὺς πολεμικοὺς ὕμνους καὶ τούς θουρίους. Αὐτὸς εἶναι ὁ κόσμος.

## — ♣ — ΜΝΗΜΕΙΩΔΕΣ ΕΡΓΟΝ

ΑΝ άλλοι —εὐτυχῶς ἐλάχιστοι— ἐτόλμησαν νὰ μὴ θαυμάσουν τὰ προσόντα τοῦ ἀρχαίου καὶ νεωτέρου καὶ συγχρόνου Ελληνος, ἐν τούτοις ὑπῆρξαν καὶ ὑπάρ-

χουν πολλοί, οἱ ὁποῖοι, καίτοι δὲν ἐγεννήθησαν ὁμογενεῖς, ἀγαποῦν καὶ λατρεύουν κάθε τι τὸ ἑλληνικόν, εἴτε είς την άρχαιότητα τοῦτο ἀνάγεται εἴτε εἰς την σύγχρονον ἐποχήν. Ὁ ἀναγινώσκων, ἐπὶ παραδείγματι, κεφάλαια τινά τοῦ ἀξιοθαυμάστου, ἀγγλιστὶ γραμμένου διβλίου «Greek Journey» τοῦ Ἐξοχωτάτου ἐν ᾿Αθήναις Πρεσβευτοῦ τῆς Μεγάλης ταύτης Χώρας κ. κ. Lincoln McVeagh, δὲν δύναται παρὰ νὰ μείνη κατάπληκτος πρὸ της θαυμασίας και έξονυχιστικής και εύσυνειδήτου έργασίας, άλλὰ καὶ πρὸ τῆς μεγίστης ἀγάπης τὴν ὁποίαν ό διακεκριμένος καὶ γλαφυρός συγγραφεύς τρέφει πρὸς κάθε τι τὸ ὁποῖον ἀφορῷ τὴν μικρὰν μέν, ἀλλ' ένδοξον ἐκείνην χώραν τὴν ὁποίαν ὅλοι ἀγαποῦν. "Εργα ὅπως τὸ ἔργον τοῦ κυρίου καὶ τῆς Κυρίας L. McVeagh, τὸ ὁποῖον τόσον ἐπιτυχῶς συνδέει τοὺς θησαυροὺς τῆς 'Αρχαιότητος μὲ τὰς ἀπαραμίλλους ἀρετὰς τοῦ σημερινοῦ νεοέλληνος, θὰ ἔπρεπε νὰ ἀναγινώσκηται ἀπὸ όλους ἀνεξαιρέτως τοὺς ἐδῶ ὁμογενεῖς, ἐφ' ὅσον μάλιστα τοῦτο εἰσήχθη εἰς τὰς πλείστας τῶν Δημοσίων Βιβλιοθηκών της Μεγάλης ταύτης Χώρας έν τη δποία ζώμεν καὶ κινούμεθα. - +-

#### ΑΠΟ ΤΗΝ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΗΝ ΖΩΗΝ ΤΩΝ ΟΜΟΓΕΝΩΝ ΤΗΣ ΝΟΤΙΟΥ ΑΜΕΡΙΚΗΣ

ΜΙΑ νέα πνοὴ ἐνεφυσήθη τελευταίως εἰς τὰ στήθη καὶ τάς καρδίας τῶν καλῶν 'Ομογενῶν τῆς Νοτίου 'Αμέρικης και ίδιαίτατα των προοδευτικών όμογενών της πόλεως Μπουένος "Αϋρες τῆς 'Αργεντινῆς. Νέαι Κοινότητες ὀργανοῦνται, νέα έλληνικὰ σχολεῖα ἀνοίγονται πρὸς ἀπάσας τὰς κατευθύνσεις τῆς Νοτίου 'Αμερικῆς όπου εἰσέδυσαν οἱ προοδευτικοὶ ὁμογενεῖς. Λαμβάνοντες τὰς κατευθύνσεις των ἀπὸ παράγοντας ἐνθουσιῶντας διὰ κάθε καλὸν καὶ ώραῖον κινητοποιοῦνται δι' ἔργα τὰ ὁποῖα θὰ ἐξυψώσουν πολύ τοὺς ἀπογόνους τῶν άρχαίων καὶ ἐνδόξων Ελλήνων. Καὶ ἀσφαλῶς θὰ προσελκύσουν περισσοτέραν ἐκτίμησιν καὶ σεβασμὸν ἐκ μέρους τῶν ἐπιτοπίων ᾿Αρχῶν ὅταν αθται βλέπουν τοὺς όμογενεῖς νὰ προοδεύουν άλματωδῶς εἰς ὅλους τοὺς κλάδους τῆς κοινωνικῆς, θρησκευτικῆς, ἐκπαιδευτικῆς καὶ φιλανθρωπικῆς ζωῆς τῆς χώρας ἐκείνης ἐν τῆ δποία έγκαταβιούν. ή Ἐκκλησία ή 'Ορθόδοξος, ή όποία ώς άγαθή Μήτηρ παρακολουθεί καὶ ἐπευλογεί τὸ ἔργον τῶν παιδιῶν της, ἀσφαλῶς θὰ βοηθήση τοὺς δμογενείς τῆς Νοτίου 'Αφρικῆς θετικώτερον καὶ μᾶλλον συγκεκριμένως διά νὰ ἐπιτελέσουν οῦτοι τὸ ἔργον των ἀπροσκόπτως ἐν μέσω τοῦ περιβάλλοντος ἐκείνου εἰς τὸ ὁποῖον δρᾶ ὁ Καθολικισμός.

#### Τελειώνει ή Συνδρομή σας;

Είς τὸ περικάλυμμα τοῦ Περιοδικοῦ, πλησίον τῆς διευθύνσεώς σας, εἶνε σημειωμένη ἡ ἡμερομηνία καθ' ἥν λήγει ἡ συνδρομή σας. Θερμῶς παρακαλεἴσθε ὅπως φροντίσητε νὰ ἀνανεώσητε τὴν συνδρομήν σας, προτοῦ αὕτη λήξη, διότι μετὰ τὴν πάροδον τῆς χρονολογίας αὐτῆς ἡ ἀποστολὴ τοῦ περιοδικοῦ διακόπτεται αὐτομάτως καὶ ἀνεξαιρέτως δι' ὅλους, ὑπὸ τοῦ Τμήματος τῆς Διεκπεραιώσεως.

(Έκ τοῦ Γραφείου)

'Αρχιμ, Είρηναίου Καθδιμάτη, 'Ιερατ, Προυίστ, τῆς Κοινότητος Gary, Ind.

#### ΟΛΙΓΑΙ ΣΚΕΨΕΙΣ

Κατά τὴν νεότητά μας, φανταζόμεθα τὴν ζωὴν ἕνα ἀτελείωτον δρόμον. 'Αλλ' ὅταν προχωρήσωμεν εἰς αὐτήν, ἀρχίζομεν νὰ τοποθετῶμεν ἐντὸς ὡρισμένου ὁρίου ἔτῶν τὸ τέλος μας. Καὶ τότε ἀγωνιώδης προβάλλει ἡ ἐρώτησις: Εἰς τὸν τάφον θὰ τελειώση τὸ πᾶν ἢ θὰ ζήσωμεν καὶ πέραν αὐτοῦ; 'Ομοιάζομεν τοὺς καταδίχους ἐκείνους, οἵτινες μεταφερόμενοι εἰς τὸ λεγόμενον κελίον τοῦ θανάτου διερωτῶνται ἂν θὰ ἐκτελεσθῆ ἡ κατ' αὐτῶν ποινὴ τοῦ θανάτου ἢ θὰ τοῖς χαρισθῆ ἡ ζωή.

Έὰν ὑπάρχη ἐντὸς ἡμῶν ψυχή, δυνάμεθα νὰ ἐλπίζωμεν εὶς ζωὴν πέραν τοῦ τάφου. "Αλλως, ὁ θάνατος δὲν εἶνε δυνατὸν νὰ είνε ἄλλο τι είμη έχμηδένισις. Οἱ ὑποθέτοντες τὸ τελευταίον λέγουν: Ἡ σκέψις είνε ἀπλη λειτουργία τοῦ ἐγκεφάλου και τίποτε πλέον. Έλν συμδη λέγουν βλάδη τις είς τὸ κρανίον ἢ τὸν ἐγκέφαλον δὲν δυνάμεθα νὰ σκεπτώμεθα ώς πρότερον καὶ παύομεν νὰ ἐνθυμώμεθα πρόσωπα καὶ πράγματα. Ύποστηρίζουν, δηλαδή, ὅτι ἡ σκέψις εἶναι προϊὸν τῆς ύλης. Εἰς ταῦτα δίδεται ἡ ἀπάντησις: Ἡ σκέψις δὲν εἶνε ύλη. Διὰ τῆς βλάβης τοῦ κρανίου ἢ τοῦ ἐγκεφάλου βλάπτεται τὸ ὄργανον ἀλλ' ὄχι ἡ ψυχή. 'Ο Μπετόβεν καθώς δέν θα ήδύνατο να παίξη οἱανδήποτε συμφωνίαν του ἐὰν ἐθραύετο εν κλειδίον τοῦ κλειδοκυμβάλου του, τοιουτοτρόπως δὲν θα ήδύνατο να παίξη καὶ ἐὰν ήθελε πάθη τι τὸ κρανίον ή δ έγχέφαλός του. Τὸ ὄργανον ἐμποδίζει τὸ ἔργον τοῦ χυρίου του. Ή καταστροφή ένὸς τηλεφώνου δέν σημαίνει καὶ τὴν καταστροφήν τοῦ γειριζομένου αὐτό. Ἡ ὅπισθεν τοῦ ἐγκεφάλου ἐνεργοῦσα πνευματική δύναμις οὐδὲν πάσχει καὶ ὅταν οδτος βλάπτεταί πως. Τὴν ὕπαρξιν τῆς πνευματικῆς ταύτης δυνάμεως, λέγουν οι ύλισταί, δεν δύναταί τις νὰ άποδείξη ἐπιστημονικῶς, ἀλλὰ μὴ καὶ οὖτοι δύνανται νὰ άποδείξουν κατά τὸν αὐτὸν τρόπον, ὅτι δὲν ὑπάρχει;

Εἶναι ἀξίωμα, ὅτι ἡ ὕλη δὲν καταστρέφεται, ἀφοῦ «οὐδὲν ἀπόλυται ἐν τῆ φύσει». "Οταν ὅμως ἡ ἀλόγιστος ὕλη δὲν καταστρέφεται δὲν εἶνε λογικὸν νὰ παραδεχθῶμεν, ὅτι πολὺ ὀλιγώτερον πᾶν ὅ,τι εἶναι πνευματικὸν δὲν καταστρέφεται; Πρὸς τούτω, θὰ ἦτο σύμφωνον πρὸς τὴν σοφίαν τοῦ Θεοῦ τὴν μὲν ὕλην νὰ δημιουργήση ἀθάνατον, τὴν δὲ ψυχὴν νὰ καταστήση θνητήν; 'Ακόμη δέ, θὰ ἦτο ἐπιτετραμμένον ὑπὸ τοῦ Θεοῦ ἡ μὲν τριανταφυλλέα νὰ παράγη τὸ ἄνθος της, νὰ σκορπίζη τὸ ἄρωμά της καὶ νὰ ἐξαντλῆ τὰς δυνάμεις της, ἐνῷ ἡ ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου μόλις ἀρχίζει νὰ διαϐάζη τὰς πρώτας γραμμὰς τῆς πρώτης σελίδος τοῦ διδλίου τῆς γνώσεως νὰ τυφλοῦται ὑπὸ τοῦ σκότους τοῦ θανάτου;

Αλλὰ λέγουν ὅτι ἡ ἱκανοποίησις αὕτη θὰ γίνη ἐν τῷ κόσμο τούτο διὰ τῆς διὰ μέσου τῶν αἰώνων 6αθμιαίας ἐξελίξεως τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύματος. Πλὴν ἀπὸ τῆς ἐποχῆς τοῦ ᾿Αριστοτέλους μέχρι σήμερον, ἐνῷ ἐγένοντο πολλαὶ μηχανικαὶ πρόοδοι καὶ ἐφευρέσεις, ἐν τούτοις ὅμως ἀπὸ ἀπόψεως διανοητικῆς δυνάμεως, ὅχι μόνον δὲν ἡδυνήθημεν νὰ ὑπερβῶμεν ἢ νὰ σταθῶμεν εἰς τὸ διανοητικὸν ἐκεῖνο ὕψος τῶν ἀρχαίων ᾿Αθηναίων, ἀλλὰ καὶ κατεπέσαμεν αὐτοῦ. Δὲν ὑπάρχει μεταξὸ ἡμῶν τίποτε τὸ νέον, τὸ ὁποῖον νὰ μὴ ἦτο ἀπόκτημα τῶν ἀρχαίων. Ὁ Πανθεϊσμὸς γεννήτορα εἰχε τὸν Πυθαγόρα. Τῆς περὶ ἀτόμου θεωρίας ἐφευρέτης εἶνε ὁ Δημόκριτος. Ὁ Πραξιτέλης καὶ ὁ Φειδίας παραμένουν ἀ-

νυπέρβλητοι. 'Ο "Ομηρος είναι ὁ πατὴρ τῆς ποιήσεως, ὁ Δημοσθένης τὸ πρότυπον τῶν ρητόρων, ὁ Ἐπίκτητος καὶ ὁ Πλούταρχος οἱ ἀνυπέρβλητοι ἢθικολόγοι. Εἰς τὸν Πλάτωνα δὲ ὑπάρχουν ὅλα τὰ ζητήματα, περὶ ὧν σκέπτονται καὶ συζητοῦν οἱ σημερινοὶ ἄνθρωποι.

Πόσον δὲ ἰσχυρὸς εἶνε εἰς πᾶσαν ἀνθρωπίνην ψυχὴν ὁ ἔνστικτος πόθος τῆς τιμωρίας τῆς ἀδικίας καὶ τῆς ἀμοι6ῆς τῆς δικαιοσύνης, καταφαίνεται ἐκ τῆς χαρᾶς, τὴν ὁποίαν αἰσθανόμεθα κατὰ τὴν παράστασιν δράματος, ὅταν 6λέπωμεν θριαμβεῦον τὸ καλὸν καὶ εὐγενές, καὶ ἐκ τοῦ ἀλγεινοῦ πόνου, ὅστις σφίγγει τὴν ψυχήν μας, ὅταν 6λέπωμεν
ἄδικον τέλος, ἔστω καὶ ἄν τοῦτο εἶνε καλλιτεχνικὸν καὶ ἀληθινὸν εἰς τὴν ζωήν. Ὁ πόθος οὕτος ἐντείνεται, ὅταν 6λέπωμεν εἰς τὴν παροῦσαν ζωήν, ὅτι τὸ ἔγκλημα εἶναι πολλάκις ἐπιτυχές, ὅτι ὁ ἐγκληματίας δὲν ἀνακαλύπτεται καὶ ὅτι
ἐνίστε ὁ ἀθῶος ὑποφέρει διὰ τὸν ἔνοχον. Ἡ καρδία μας διαμαρτύρεται καὶ ὁ νοῦς μας εὐρίσκει ἀμέσως τὴν ἀδικίαν.
Τὸ ἔνστικτον τῆς ἀμοιδῆς τοῦ καλοῦ καὶ τῆς τιμωρίας τοῦ
κακοῦ εἶνε πανανθρώπινον καὶ ὡς τοιοῦτον εἶνε ἀδύνατον
νὰ μὴ εὕρη κάπου ἀλλοῦ τὴν ἑκανοποίησίν του.

Καὶ οἱ ἀρνούμενοι τὴν ὕπαρξιν τῆς ψυχῆς καὶ τὴν ἀθανασίαν αὐτῆς, θὰ εἶνε ἐγγύτερον τῆς λογικῆς ἐὰν ἀποδεχθοῦν αὐτήν, ἐφ' ὅσον οὐδεὶς ἠδυνήθη νὰ ἀποδείξη τὸ ἐναντίον. Δὲν εἶνε δυνατὸν νὰ εἶνε δέβαιοι, ὅτι ὁ θάνατος τελειώνει τὸ πᾶν. Δὲν δύνανται νὰ πείσουν ἑαυτούς, ὅτι ὅταν τελειώση ἡ ἐφήμερος αὕτη ζωὴ θὰ ἐκμηδενισθοῦν. Θὰ εἶνε εἰς τὰ ὅρια τῆς ἀληθείας ἐὰν τοὐλάχιστον λέγουν ὅτι ἡ ὕπαρξις τῆς ψυχῆς καὶ δυνατὴ καὶ πιθανὴ εἶναι.

'Ημεῖς οἱ Χριστιανοὶ ở φε ἱ λο με ν νὰ εἴμεθα 6 έ 6 αι οι, ὅτι ἡ ψυχή, ἥτις ἐνεφυσήθη ὑπὸ τοῦ Δημιουργοῦ εἶναι ἀδύνατον νὰ καταστρέφεται μετὰ τοῦ περιβλήματός της, ὅτι ὁ ἄνθρωπος θνήσκει διὰ νέαν ζωὴν ὅπως ὁ σπειρόμεος σῖτος, ὅτι δύομεν, ὅπως ὁ ἥλιος ἐκ τοῦ κόσμου τούτου, ἀλλὰ διὰ νὰ μεταβῶμεν εἰς ἄλλον, ὅτι ἡ τελευταία μας ἡμέρα ἐν τῆ γῆ εἶνε ἡ γενέθλιός μας ἐν τῆ αἰωνιότητι, ὅτι ἡ ζωή μας δὲν εἶνε γέφυρα καταλήγουσα εἰς κρημνὸν καὶ ὅτι ὁ θάνατος δὲν εἶνε ἐκμηδένισις, ἀλλ' ἀρχὴ νέας ζωῆς.

## ΔΗΛΩΣΙΣ

ΠΑΡΑΚΑΛΟΥΝΤΑΙ οι Ίερατ, Προϊστάμενοι, Ίεροψάλται, καὶ Διοικ. Συμβούλια τῶν Κοινοτήτων ὅπως μᾶς ἀποστέλλουν ὁωτογραφίας τῆς Χορφδίας τῶν Ἐκκλησιῶν των πρὸς δημοσίευσιν εἰς τὸ ἐξώφυλλον τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ».

#### ΑΝΑΓΝΩΣΤΑΙ!

Διαδόσατε τὸν «ΟΡΘΟΔΟΞΟΝ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΗΝ». Συστήσατε καὶ εἰς τοὺς φίλους σας νὰ ἐγγραφοῦν συνδρομηταί του. 'Δρόσαμεν ἐτησίαν συνδρομην μόνον δολλ. 2.00 διὰ νὰ γίνη κτήμα ὅλων τῶν 'Ελληνικῶν 'Ορθοδόξων οἰκογενειῶν τῆς 'Α-μερικῆς. Εἰνε ἡ ὑγιεινοτέρα πνευματική τροφή πάσης ἡλικίας.

THE ORTHODOX OBSERVER 25-19 30th Drive, Astoria, New York

'Αρχιμ. Γερμ. Πολυζωΐδου

#### ΣΥΜΒΟΥΛΑΙ ΚΑΙ ΠΡΟΦΑΣΕΙΣ

Ή νεότης εὐχαριστεῖται περισσότερον εἰς ἱστορικὰς διηγήσεις καὶ θαυμασίας ἀνακαλύψεις καὶ περιπετείας παρὰ εἰς θέματα σοβαρὰ καὶ πραγματείας ἐπιστημονικάς. Τοιαύτη ἦτο πάντοτε ἡ νεότης. Αἱ συμβουλαὶ καὶ αἱ ὑποδείξεις καὶ αἱ προτροπαὶ καὶ αἱ νουθεσίαι δὲν ἡχοῦν καλῶς εἰς τὸ ἀκουστικόν της τύμπανον. Τρομάζει ἀκούουσα τὴν λέξιν « σ υ μ 6 ο υ λ ἡ ».

'Αλλ' ὅταν φθάση εἰς ἡλικίαν ὡριμωτέραν, ὅταν μεστωθη κἄπως, ὅταν πάθη εἰς τῆς ζωῆς τὸν ἀγῶνα, τότε ἐνθυμεῖται τὸν φόβον της πρὸς τὰς συμβουλὰς καὶ γελᾳ. "Όταν ἀποκτᾳ ἀρκετὴν πεῖραν τοῦ κόσμου, τότε πείθεται κἄπως ὅτι ὁ ἄνθρωπος ἔχει πάν το τε ἀνάγκην τῆς συμβουλῆς τῶν ἄλλων, διότι, ὅπως ἐλέχθη καὶ εἰς τὴν ἀρχαιότητα

«χρείσσονες οἱ δύο ὑπὲρ τὸν ἕνα».

Ή συμβουλή τῶν ἄλλων ἠμπορεῖ δύο ἀφελείας νὰ φέρη: ἢ νὰ διδάξη κἄτι τὸ ὁποῖον δὲν ἐμάθομεν εως τώρα ἢ νὰ ὑπενθυμίση κἄτι τὸ ὁποῖον ἐμάθομεν μέν, ἀλλὰ ἐλησμονήσαμεν μέσα εἰς τῆς ζωῆς τὴν βιοπάλην. Ύπὸ οἱανδήποτε περίπτωσιν μόνον ἔφελος καὶ κέρδη ἠμποροῦμεν νὰ ἀποκομίσωμεν ἀπὸ τὰς συμβουλὰς τῶν ἄλλων ἀνθρώπων, τῶν φρονίμων ἀνθρώπων ἐννοεῖται.

Πολλοί, πάμπολλοι πειρασμοί και κίνδυνοι περιχυκλώνουν την νεότητα και γενικώς δλους μας. 'Ο κόσμος, δπως μάλιστα κατήντησε σήμερον, ἔχει φθοροποιούς τάσεις. Τὸ Ἱερὸν Εὐαγγέλιον γράφει: «Τὰ ἄνω φρονεῖτε, μὴ τὰ ἐπὶ γῆς». (Κολ. 3, 2) και εἶνε πολύ χαρακτηριστικὴ ἡ ἐντολὴ αὐτή, διδάσκουσα εἰς ἡμᾶς ὅτι ὁ ἐν ὑψίστοις Θεὸς εἶνε ὁ φίλος μας, ὁ πάντοτε ἀγαπῶν και πάντοτε παρὼν εἰς ὅλας τὰς περιστάσεις και εἰς ὅλας τὰς στιγμάς.

"Επειτα ὀφείλομεν νὰ μὴ ξεχνῶμεν ὅτι ἡ ζωή μας εἶνε σύντομος. 'Αναβολὴ μιᾶς ἡμέρας ἢ μιᾶς στιγμῆς δύναται νὰ ἐπιφέρη τὸν αἰώνιον ἀφανισμόν μας. 'Αλλ' ἡμεῖς παίζομεν μὲ τὴν ψυχήν μας. Ξεχνοῦμεν ὅτι ὁ Θεὸς προητοίμασε μεγάλα ἀγαθὰ δι' ἡμᾶς καὶ μᾶς καλεῖ ἐπιμόνως νὰ ἀπολαύσωμεν αὐτὰ ἐν καιρῷ. Δὲν τρέχομεν πρὸς τὸν φυσικὸν προστάτην μας, ὁ 'Οποῖος μὲ ἀνοικτὰς ἀγκάλας μᾶς προσκαλεῖ.

Εἴμεθα ὅμως ὑποχρεωμένοι νὰ δώσωμεν λόγον εἰς τὸν Θεὸν διὰ τὸ πῶς ἐξοδεύομεν τὴν ζωήν μας, τόσον ἐκεῖνοι ποὺ ἔχουν ἡλικίαν ὅσον καὶ οἱ νέοι. Αἱ προφάσεις «Κ ὑ ρ ι ε ἤ μ η ν ν έ ο ς » δὲν θὰ εἶναι δεκταί. Διότι ἐκεῖνος ποὺ ἡτο ἀρκετὰ ἰκανὸς νὰ ἁμαρτήση, θὰ πρέπη νὰ εἶνε καὶ ἀρκετὰ ἱκανὸς νὰ ὑποστῆ καὶ τὴν τιμωρίαν. Αὐτὸ ἀσφαλῶς ἀκετὰ ἱκανὸς νὰ ὑποστῆ καὶ τὴν τιμωρίαν.

παιτεί ή στοιχειώδης δικαιοσύνη.

Εῖς τὴν Παλαιάν Διαθήκην (Βασιλειῶν Ποώτη, κεφάλαιον 20ν, ἐδάφιον 18ον) ἀναγινώσκω τὰ ἑξῆς ἄξια ἰδιαιτέρας προσοχῆς: «καὶ ἦν ἡ άμαρτία τῶν παιδαρίων ἐνώπιον κυρίου μεγάλη σφόδοω». Ύπὸ τὸ αὐτὸ πνεῦμα ὁμιλεῖ τὸ 22ον κεφάλαιον τῆς Τετάρτης Βασιλειῶν. "Οτι δηλαδὴ ὅχι μόνον ἡ ἀνδρικὴ ἡλικία ἀλλὰ καὶ ἡ νεανικὴ ιδὲν εἰμπορεῖ νὰ παρουσιάση οὐδεμίαν ἀπολύτως δικαιολογίαν διὰ τὰς ἡμέρας τοῦ παρελθόντος της.

Δὲν εἶναι, ἄλλως τε, ὡραῖον νὰ ἀχολουθῆ ὁ ἄνθρωπος τὸν δρόμον τῆς σωματικῆς καὶ ψυχικῆς φθορᾶς καὶ νὰ παρασύρεται κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον, πρὸς τὸν "Αδην. 'Ο ἀληθινὸς ἄνθρωπος δὲν ἡμπορεῖ νὰ εὕρη εὐχαρίστησιν εἰς τὴν άμαρτίαν. 'Απὸ μικρὰν ἥδη ἡλικίαν ἐπῆρε καλὴν ἀνατροφὴν καί, ἀσφαλῶς, εἶδε καλὸν παράδειγμα καὶ ἤκουσε κα-

λὰς διδασκαλίας καὶ δὲν πρέπει νὰ ξεχάση ὅλα αὐτὰ εἰκῆ καὶ ὡς ἔτυγε.

'Ο νεαρός ἄνθρωπος δὲν ὀφείλει νὰ χαρῆ τὰς τέρψεις τῆς ἁμαρτίας. Τοὐναντίον ὀφείλει νὰ ζητήση, καὶ ἀσφαλῶς θὰ εὕρη, τὰς μεγαλυτέρας καὶ διαρκεστέρας τέρψεις εἰς ὡραῖα καὶ καθαρὰ πράγματα ὅπως εἶναι ἡ τήρησις τοῦ Θείου Νόμου. 'Οφείλει νὰ φαίνεται ἀρεστὸς εἰς τὸν Θεὸν ἐν τῆ νεότητί του ἐὰν θέλη καὶ βίον καλὸν νὰ ζήση καὶ εἰς τὴν μέλλουσαν ζωὴν νὰ ἔχη τὴν ἀρμόζουσαν θέσιν.

'Ήμπορεῖ, κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον φερόμενος ἐν τῆ σημερινῆ κοινωνία ὁ νέος, νὰ κατηγορηθῆ ἀπὸ ἄλλους νέους πρὸς στιγμήν. 'Ήμπορεῖ νὰ θεωρηθῆ ὡς ὀπισθοδρομικὸς καὶ μὴ συγχρονισμένος. 'Αλλ' αὐτὰ ὅλα οὐδεμίαν ἀπολύτως ἔχουν σημασίαν. 'Αρκεῖ ὅτι ὁ Θεὸς θὰ τὸν ἀνταμείψη ἀρκεῖ ὅτι θὰ αἰσθανθῆ ἀρρήτους στιγμὰς εὐφροσύνης καὶ χαρᾶς ἐν τῆ ἐκτελέσει τοῦ θελήματος τοῦ Θεοῦ.

#### ПЕРІ ГАМОҮ

(Συνέχεια ἐκ τῆς 12ης σελίδος)

Τὸ αὐτὸ πρέπει νὰ γίνεται καὶ ὅταν ἀντιλαμβάνωνται, ὅτι καὶ ἄλλα μυστήρια περιφρονοῦνται. Εἰς τὴν ἐφαρμογὴν ὅμως τῶν ἐπιτιμίων λαμβάνεται πάντοτε ὑπ' ὄψιν τὸ συμφέρον τῆς σωτηρίας τῶν τιμωρουμένων, διότι δὲν ἐπιζητεῖται κυρίως ἡ τιμωρία τὴν ὁποίαν θὰ εὕρουν οἱ ἁμαρτωλοὶ παρὰ τοῦ δικαιοκρίτου Θεοῦ, ἀλλὰ ἡ διὰ τῶν ἐπιτιμίων διόρθωσίς των διὰ τοῦτο καὶ δὲν ἐξαντλεῖ ἡ Ἐκκλησία καὶ οἱ Πνευματικοὶ ὅλην τὴν αὐστηρότητα τῶν κανόνων, ἀλλὰ περιορίζονται εἰς ἐλαφρότερα, διὰ νὰ φέρουν τοὺς ἁμαρτωλοὺς εἰς συναίσθησιν.

Δὲν πρέπει ὅμως καὶ οἱ ἐν ἀταξίᾳ πιστοὶ «τοῦ πλούτου τῆς χρηστότητος τοῦ Θεοῦ καὶ τῆς Ἐκκλησίας Αὐτοῦ, καὶ τῆς ἀνοχῆς καὶ τῆς μακροθυμίας νὰ καταφρονοῦν ἀγνοοῦντες ὅτι τὸ χρηστὸν τοῦ Θεοῦ εἰς μετάνοιαν αὐτοὺς ἄγει». (Ρωμ. 6′ 4) Καὶ πρέπει νὰ δέχωνται τὸ ἐπιτίμιόν των μὲ συντριβὴν καρδίας. 'Αντὶ δὲ νὰ παρουσιάζωνται εἰς τὸν Ἱερέα των ἀπειλητικοί, νὰ προσπαθοῦν νὰ τακτοποιηθοῦν

ἀπέναντι τῶν ἱερῶν κανόνων.

Τί θὰ σὲ ὡφελήση, Χριστιανέ, ἄν προσέλθης ἀπαρασκεύαστος καὶ ἀνάξιος εἰς τὴν 'Αγίαν Κοινωνίαν; «'Ος ἄν »ἐσθίη τὸν ἄρτον τοῦτον ἢ πίνη τὸ ποτήριον τοῦ Κυρίου ἀ-»ναξίως, ἔνοχος ἔσται τοῦ σώματος καὶ τοῦ αἵματος τοῦ Κυ»ρίου.» (Ι Κορινθ. ια' 27). Καὶ ἀν ἐξαναγκάσης τὸν ἱερέα τί κεοδίζεις; Νομίζεις ὅτι ἐκδιάζεται καὶ ἡ χάρις;

Ή μεγαλυτέρα ἀρετὴ εἶναι ἡ ταπείνωσις. «Κύριος ὑπερηφάνοις ἀντιτίθεται, ταπεινοῖς δὲ δίδωσι χάριν.» Δευτέρα ἀρετὴ ἴση μὲ τὴν πρώτην εἶναι ἡ συναίσθησις. «Μὴ ὑπερφονεῖν παρ' ὅ δεῖ φρονεῖν, ἀλλὰ φρονεῖν εἰς τὸ σωφρονεῖν» (Ρωμ. ι6' 3). Αἱ δύο αὐταὶ ἀρεταὶ εἶναι ὁ ἀσφαλὴς ὁδηγὸς τῆς σωτηρίας μας, τῆς προχοπῆς μας εἰς τὴν παροῦσαν ζωήν, καὶ τῆς εἰσόδου μας εἰς τὴν μέλλουσαν αἰώνιον βασιλείαν τοῦ Κυρίου.

'Ο ἐγωϊσμός, τὸ ψευτοφιλότιμον, ποὺ δὲν μᾶς ἀφήνουν νὰ παραδεχθῶμεν τὴν ἐνοχήν μας διὰ τὰ ἁμαρτήματά μας καὶ νὰ τὰ διορθώσωμεν μᾶς ὁδηγοῦν εἰς τὴν καταστροφήν μας καὶ τὴν ὑλικὴν καὶ τὴν ψυχικήν. 'Ο ἐγωϊσμὸς ἔστειλε τὸν Ἰούδαν εἰς τὴν ἀγχόνην καὶ δὲν τὸν ἄφησε νὰ ζητήση τὴν συγχώρησιν ἀπὸ τὸν Χριστόν ἐνῷ ἡ συναίσθησις καὶ ἡ ταπείνωσις ἔκαμε τὸν ᾿Απόστολον Π έτρον νὰ κλάψη πικρὰ διὰ τὴν ἄρνησίν του, καὶ τὸν ἀνέδειξεν εἰς τὴν χορείαν τῶν ᾿Αποστόλων.

# EKΔΟΤΙΚΑ ΚΑΙ ΤΥΠΟΓΡΑΦΙΚΑ ΚΑΤΑΣΤΗΜΑΤΑ D. C. DIVRY, Inc.

#### ΕΚΤΥΠΩΝΟΜΕΝ

Βιβλία, Βιβλιάρια, Καταλόγους, Έφημερίδας, Περιοδικά, Λευκώματα Έσπερίδων, Κάρτες, Μπιλοφέρια, Προσκλητήρια Γάμων, κ.λ.π. μὲ ἀπαράμιλλον ταχύτητα καὶ φιλοκαλίαν εἰς τιμὰς μὴ ἐπιδεχομένας συναγωνισμόν.

#### ΔΙΑ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΚΑΙ ΣΧΟΛΕΙΑ

Είδικῶς κατηρτισμένον Τμῆμα Ταχυδρομικῶν Παραγγελιῶν ἀναλαμβάνει τὴν ἐκτέλεσιν πάσης τυπογραφικῆς ἐργασίας τῶν Κοινοτικῶν 'Ίδρυμάτων — ἤτοι Σφραγίδας, Καταστατικά, 'Επιστολάς, Προγράμματα, 'Αποδείξεις κ.λ.π.

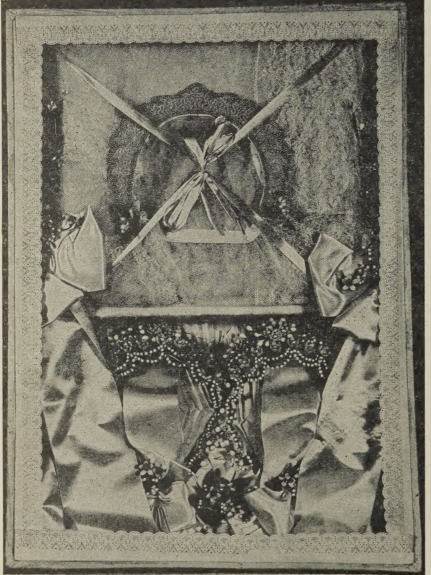
240 WEST 23rd STREET

Tel. WAtkins 9-4346

NEW YORK

Όλα τὰ Κομπλὴτ SETS Στεφάνων τοῦ Καταστήματός μας 
ἐμπεριέχουσιν: "Εν ζεῦγος καλλιτεχνικῶν Στεφάνων, ἀπὸ τὰ 
καλλίτερα ἄνθη λεμονιᾶς. "Εν 
ζεῦγος Λαμπάδες στολισμένες 
μὲ μεταξωτὴ κορδέλλα καὶ ἄνθη λεμονιᾶς.— "Εν ζεῦγος σκέτες Λαμπάδες. "Ενα Πέπλο μεταξωτό, γαρνιρισμένο μὲ δαν-

# ΣΤΕΦΑΝΑ ΜΕ ΛΑΜΠΑΔΕΣ ΚΑΙ ΠΕΠΛΟ



τέλλα καὶ μὲ θαυμάσιον CAP, τῆς τελευταίας Παρισινῆς Μόδας, ἔτοιμο νὰ φορεθῆ. Μπουκετάκι διὰ τὴν Νύμφην, τὸν Γαμβρὸν καὶ τὸν Κουμπάρον.

ΓΡΑΨΑΤΕ:

## DORROS-ROMPAPAS

240 WEST 23rd ST. NEW YORK

Τιμαί:

| No. | 101 |              | Tò | Σέτ  | \$16.50 |
|-----|-----|--------------|----|------|---------|
| No. | 102 | **********   | Tò | Σέτ  | \$20.00 |
| No. | 103 | ************ | Tò | Σέτ  | \$25.00 |
| No. | 105 |              | Tò | Σέτ  | \$30.00 |
| No. | 107 |              | Tò | Σὲτ  | \$33.00 |
| No  | 108 |              | Tà | Sicr | \$40.00 |

Παραγγελίαι ἐκτελοῦνται δι' ὅλα τὰ μέρη τῆς 'Αμερικῆς.

ΚΑΤΑΛΟΓΟΣ ΑΠΟΣΤΕΛΛΕΤΑΙ ΔΩΡΕΑΝ

DORROS - ROWPAPAS, 240 WEST 25TH STREET, NEW YURK